ORIENTAMENTI
PER UNA PASTORALE DEGLI ZINGARI

CITTA DEL VATICANO

2005
Sigle e abbreviazioni
AAS Acta Apostolicae Sedis
AG CoNcILIo EcCUMENICO VATICANO |1, Decreto sull’attivita missionaria della Chiesa Ad
Gentes
CCEO Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium
CD ConNciLIo EcuMENIco VATICANO I, Decreto sull’ufficio pastorale dei Vescovi Christus
Dominus
CIC Codex Iuris Canonici
IM GIOVANNI PAoLO I, Bolla di indizione del Grande Giubileo dell’ Anno 2000
Incarnationis Mysterium
LG CoNclILIo EcumENico VATICANO I, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen
Gentium
PG GIovANNI PAoLO |1, Esortazione Apostolica post-sinodale sul VVescovo servitore
Pastores Gregis
PL Patrologia Latina, Migne
RM GIOVANNI PAoLO I, Lettera Enciclica circa la permanente validita del mandato
missionario Redemptoris Missio
UR ConNciILIo EcuMENICO VATICANO I, Decreto sull’ecumenismo Unitatis Redintegratio
*khkkhkkhkkhkkikkikkikkikk
INDICE

PRESENTAZIONE
PREMESSA

Capitolo 1

POPOLAZIONI NON BEN CONOSCIUTE, SOVENTE MARGINALIZZATE
Un lungo cammino

Il rifiuto: opposizione di culture

Una mentalita particolare

Un grande cambiamento

Una realta che interpella

Capitolo 11

SOLLECITUDINE DELLA CHIESA

Alleanza di Dio e itineranza degli uomini

Vita itinerante e prospettiva cristiana

Cattolicita della Chiesa e pastorale per gli Zingari
Capitolo 111

EVANGELIZZAZIONE E INCULTURAZIONE
Evangelizzazione tesa all’inculturazione



Purificazione, elevazione e compimento in Cristo della cultura zingara
Interazione culturale

Capitolo 1V

EVANGELIZZAZIONE E PROMOZIONE UMANA

Unita della famiglia umana

Diritti umani e civili degli Zingari

Minoranza particolare fra le minoranze

Condizioni di sviluppo integrale

Prospettiva cristiana della promozione

Capitolo V

ASPETTI PARTICOLARI DI PASTORALE PER GLI ZINGARI
Aspetti specifici di tale pastorale

Accostamento e modi di comunicazione

Pastorale sacramentale

1 pellegrinaggi

Le sfide della pastorale per gli Zingari

Passaggio dal sospetto alla fiducia

Dalle varie credenze alla fede

Ecclesialita, ecumenismo e dialogo inter-religioso

La secolarizzazione

Capitolo VI

STRUTTURE E OPERATORI PASTORALI

Il Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti
Le Conferenze Episcopali e le corrispondenti Strutture Gerarchiche delle Chiese Orientali
Cattoliche

L’Episcopato e la pastorale degli Zingari

Possibili strutture pastorali di giurisdizione personale

Il Promotore episcopale

La Direzione nazionale

Le Cappellanie/Missioni

| Cappellani/Missionari

Operatori pastorali al servizio delle comunita zingare

Le Comunita-ponte

Operatori pastorali zingari

AUSPICIO FINALE

*kkkikkkkikkkk

PRESENTAZIONE

Con la Costituzione Apostolica Pastor Bonus[1], Giovanni Paolo Il affido al Pontificio Consiglio
della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti il compito di “impegnarsi perché nelle Chiese locali sia
offerta un’efficace e appropriata assistenza spirituale, se necessario mediante opportune strutture
pastorali, sia ai profughi e agli esuli, sia ai migranti, ai Nomadi e alla gente del circo”. La Chiesa,

pertanto, ritiene che gli Zingari abbiano bisogno di una pastorale specifica, diretta alla loro
evangelizzazione e promozione umana.

Se — per quanto riguarda I’adempimento di questo compito — prendiamo in considerazione solo il

passato recente, ricordiamo per importanza il V Congresso Mondiale della Pastorale degli



Zingari[2], svoltosi a Budapest nel 2003 e organizzato dal nostro Dicastero. Esso diede
I’opportunita di ampliare ed approfondire gli aspetti teologici ed ecclesiologici di un tale ministero.
Dopo di allora, i Lineamenta del presente documento sono passati tra le mani di esperti, compresi
alcuni Zingari, Operatori pastorali, Vescovi e, naturalmente, anche i nostri Membri e Consultori.
Alla fine, vari Dicasteri della Curia Romana hanno potuto esaminare il testo e presentare le loro
osservazioni, in modo tale da situare questa pastorale specifica nella piu ampia cornice della
missione universale della Chiesa.

La necessita di Orientamenti era evidente fin dall’inizio dell’opera di rinnovata evangelizzazione,
ma solo ora € maturo il tempo per questa pubblicazione. Il Documento si rivolge comungue non
solo a coloro che sono coinvolti — Zingari e non — in questo specifico campo pastorale, ma anche
alla Chiesa tutta (cfr Orientamenti 4).

Sebbene si riferisca agli Zingari (Rom, Sinti, Manouches, Kalé, Gitani, Yéniches, ecc.), il
Documento é ugualmente valido, mutatis mutandis, anche per altri gruppi di nomadi, che
condividono condizioni simili di vita. Ad ogni modo, il nomadismo non é I’unica caratteristica degli
Zingari, anche perché molti di essi sono ora sedentarizzati, in maniera permanente o semi-
permanente. Per loro & da considerarsi, in effetti, la diversita etnica, la cultura e le antiche
tradizioni. Percio i Pastori delle Chiese locali delle Nazioni in cui gli Zingari vivono potranno
trovare ispirazione pastorale in questi Orientamenti, ma dovranno adattarli alle circostanze, alle
necessita ed esigenze di ciascun gruppo (ib. 5).

Desideriamo d’altra parte ricordare subito che molti sono i segni di evoluzione positiva nel modo
tradizionale di vivere e pensare degli Zingari, come il crescente desiderio di istruirsi e ottenere una
formazione professionale, la maggiore consapevolezza sociale e politica, che si esprime nella
formazione di associazioni e anche di partiti politici, la partecipazione nelle amministrazioni locali e
nazionali in alcuni Paesi, I’accresciuta presenza della donna nella vita sociale e civile, I’aumentato
numero di vocazioni al diaconato permanente, al presbiterato e alla vita religiosa, ecc. In questa
prospettiva, e consolante tener presente il contribuito, nei passati decenni, della promozione sociale
e della pastorale specifica intrapresa dalla Chiesa Cattolica, in particolare grazie agli stimoli di
Paolo VI e Giovanni Paolo I1. Fu certo, poi, con orgoglio collettivo che, il 4 maggio 1997, gli
Zingari assistettero alla beatificazione del martire spagnolo Zeffirino Giménez Malla[3], primo
Zingaro nella storia della Chiesa ad essere elevato agli onori degli altari (ib. 21).

“Dalla nascita alla morte, la condizione di ciascun individuo e quella dell’zomo viator”[4]- ha
affermato il Servo di Dio Giovanni Paolo Il —, e ci0 e espresso, come un’icona, nel tipo di vita degli
Zingari. Eppure v’é indifferenza o opposizione nei loro riguardi; si passa dai pregiudizi abituali a
segni di rifiuto che, spesso, non suscitano reazioni o proteste da parte di coloro che ne sono
testimoni. Cio ha causato indicibili sofferenze e ha dato luogo a persecuzioni nei loro confronti,
specialmente durante il secolo scorso. Ebbene, tale situazione dovrebbe scuotere le coscienze e
destare solidarieta verso di essi, mentre la Chiesa riconosce il loro diritto ad avere una propria
identita, e si adopera per ottenere una maggiore giustizia verso di essi, rispettandone essa stessa la
cultura e le sane tradizioni. Diritti e doveri, pero, sono strettamente legati e quindi anche gli Zingari
hanno dei doveri in rapporto alle altre popolazioni.

Questi Orientamenti sono, quindi, un segno della preoccupazione della Chiesa per gli Zingari, che
abbisognano di una pastorale specifica, attenta alla loro cultura, la quale, ovviamente, deve passare
attraverso il mistero pasquale di morte e resurrezione. Cio e d’altronde necessario per tutte le
culture. La storia universale dell’evangelizzazione attesta infatti che la diffusione del messaggio
cristiano é stata sempre accompagnata da un processo di purificazione delle culture, visto come una
necessaria elevazione. Pertanto, una difesa indiscriminata di tutti gli aspetti della cultura zingara,



senza le dovute distinzioni e i relativi giudizi evangelici, non giova. Purificazione, comunque, non
significa svuotamento, ma pure una certa integrazione con la cultura circostante: si tratta di un
processo interculturale (ib. 39). Pertanto, riconciliazione e unione tra Zingari e coloro che non lo
sono inducono a una legittima interazione di culture.

Inoltre, I’educazione, la formazione professionale, le iniziative e la responsabilita personali sono
requisiti indispensabili per una qualita di vita degna per gli Zingari, elementi tutti di promozione
umana. Dovrebbe ugualmente essere promossa nelle comunita zingare I’uguaglianza di diritti fra
uomini e donne, con eliminazione di ogni forma di discriminazione; essa esige poi il rispetto della
dignita della donna, I’elevazione della cultura femminile e la promozione sociale, senza
pregiudicare il forte senso di famiglia presente tra gli Zingari (ib. 40). In questo senso, ogni
tentativo di assimilazione della loro cultura e una sua dissoluzione in quella maggioritaria, deve
essere respinto (ib. 53).

In questo contesto il Documento fa presente che se I’avviamento di progetti per la promozione
umana &, primariamente, responsabilita dello Stato, puo essere conveniente e perfino necessario che
la Chiesa sia coinvolta in iniziative concrete in tal senso, dando spazio agli Zingari come
protagonisti. Appartiene, invece, alla missione fondamentale della Chiesa informare le istanze
pubbliche delle condizioni di disagio di queste popolazioni, mentre va tenuto presente che “lo
sviluppo di un popolo non deriva primariamente né dal denaro, né dagli aiuti materiali, né dalle
strutture tecniche, bensi dalla formazione delle coscienze, dalla maturazione delle mentalita e dei
costumi. E I’uomo il protagonista dello sviluppo, non il denaro o la tecnica”[5](ib. 55-56).

Ritornando all’evangelizzazione degli Zingari, essa, in questi Orientamenti, appare come missione
di tutta la Chiesa, perché nessun cristiano dovrebbe rimanere indifferente di fronte a situazioni di
emarginazione in relazione alla comunione ecclesiale. Ma la pastorale per gli Zingari, proprio per la
sua specificita, richiede una formazione attenta e profonda di quanti vi sono direttamente coinvolti,
mentre le comunita cristiane devono mostrare un atteggiamento di accoglienza (ib. 57). E questa
combinazione di specificita e universalita risulta fondamentale.

L annuncio della Parola di Dio, poi, sara piu facilmente accolto se proclamato da chi ha mostrato
solidarieta nei loro confronti in situazioni di vita quotidiana. Inoltre, nella catechesi, € importante
includere un dialogo che permetta agli Zingari di esprimere come essi percepiscono e vivono il
rapporto con Dio. Percio, bisognera tradurre testi liturgici, la Bibbia e libri di preghiera nell’idioma
usato dai vari gruppi etnici nelle diverse regioni. Similmente, la musica — molto apprezzata e
suonata dagli Zingari — é supporto estremamente valido alla pastorale, da promuovere e sviluppare
negli incontri e nelle celebrazioni liturgiche. Lo stesso dicasi di tutti i mezzi audiovisivi della
tecnica moderna (ib. 60-61).

Inoltre dagli Orientamenti risulta che i pellegrinaggi rivestono un’importanza speciale nella vita
degli Zingari, in quanto rappresentano opportunita ideali per riunioni di famiglie. Spesso i “luoghi
sacri” mete del pellegrinaggio sono, infatti, legati alla storia familiare. Percio un avvenimento, un
voto, un cammino di preghiera, sono vissuti come un incontro con il “Dio del (loro) Santo”, che
cementa anche la fedelta di un gruppo. I pellegrinaggi, poi, offrono a chi vi partecipa un’esperienza
di cattolicita che portera dal “Santo” a Cristo e alla Chiesa (ib. 70-71).

Nel considerare, infine, il rischio — purtroppo confermato da fatti incresciosi — che gli Zingari
cadano vittime delle sette, il Documento esprime la convinzione che i nuovi Movimenti ecclesiali
potrebbero svolgere un ruolo particolare in questa pastorale specifica. Con il loro forte senso
comunitario e di apertura, la disponibilita e la particolare cordialita dei loro membri, essi
dovrebbero infatti offrire accoglienza concreta e favorire altresi I’evangelizzazione. In questo senso,



le Associazioni cattoliche di Zingari, tanto nazionali quanto internazionali, possono svolgere un
ruolo di particolare rilievo, rimanendo pero in costante rapporto e comunione con i Pastori delle
Chiese locali e il Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti (ib. 77-78).

Ci auguriamo che questi Orientamenti rispondano alle aspettative di tutti coloro che auspicavano la
pubblicazione di un Documento pastorale d’insieme a proposito del ministero a favore dei nostri
fratelli e delle nostre sorelle nomadi.

Stephen Fumio Cardinale Hamao
Presidente

Agostino Marchetto
Arcivescovo titolare di Astigi
Segretario

*kkhkhkhkkhhkhkkikkx

PREMESSA

1. La missione affidata da Cristo alla sua Chiesa si rivolge «a tutti gli uomini e popoli, per
condurli con I'esempio della vita, con la predicazione, con i sacramenti e con i mezzi della grazia,
alla fede, alla liberta e alla pace di Cristo, rendendo loro facile e sicura la possibilita di partecipare
pienamente al mistero di Cristo» (4G 5). Questa universalita di missione spinge la Chiesa a
raggiungere i popoli anche geograficamente piu lontani, come pure a preoccuparsi di quelli che, pur
abitando in terre di antica tradizione cristiana, non hanno ancora accolto il Vangelo o I’hanno
ricevuto parzialmente, oppure non sono tuttavia pienamente entrati nella comunione ecclesiale.

2. Fra questi si pud certamente annoverare una gran parte della popolazione zingara, da secoli
presente in terra tradizionalmente cristiana ma sovente emarginata. Segnata dalla sofferenza, dalla
discriminazione e spesso anche dalla persecuzione, essa non ¢ tuttavia abbandonata da Dio, «il
quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e arrivino alla piena conoscenza della verita» (1 Tm
2,4). La Provvidenza divina, infatti, ha saputo suscitare, specialmente nel corso degli ultimi
decenni, una crescente attenzione verso questa popolazione, muovendo il cuore e la mente di molti
Operatori pastorali che si sono generosamente votati alla sua evangelizzazione, non senza
sperimentare anche per se stessi una relativa incomprensione.

Questa attenzione si € estesa poco a poco nelle varie regioni abitate dagli Zingari, con
progressivo coinvolgimento altresi dei Pastori delle Chiese particolari, organizzandosi,
successivamente, a livello nazionale e anche diocesano. Si sono pure realizzati numerosi Convegni
internazionali al fine di studiare e promuovere la pastorale a favore degli Zingari, mentre anche in
ambito civile si & sviluppata una maggiore attenzione verso di loro. E cosi emersa una realta
pastorale, indubbiamente inserita nello slancio missionario della Chiesa, alla quale essa, spronata
dallo Spirito di Dio, intende imprimere una svolta decisiva, impegnandosi a sostenerla,
incoraggiarla e a dedicarle le risorse materiali, umane e spirituali che sono necessarie.

3. Dall’impegno pastorale svolto, e dallo scambio di esperienze e pensieri, si € quindi
individuato un insieme di atteggiamenti, obiettivi da raggiungere, difficolta da superare e risorse da
ottenere, che € poi confluito in un instrumentum laboris redatto dal Pontificio Consiglio della



Pastorale per i Migranti e gli Itineranti. Su di esso sono stati chiesti pareri e contributi da parte di
vari Operatori pastorali, anche Zingari, impegnati nell’evangelizzazione di questa popolazione, che
lo hanno notevolmente arricchito e trasformato. Si € poi affrontata, dopo un ulteriore lungo
sondaggio, la stesura definitiva, tenendo presente anche istanze ecclesiali non direttamente
coinvolte, in modo tale da situare adeguatamente la pastorale a favore degli Zingari nella piu ampia
cornice della missione universale della Chiesa.

4. Con la pubblicazione di questo Documento si intende riaffermare, senza tentennamenti,
I’impegno della Chiesa a favore di questa popolazione. Si propongono poi anche strade nuove da
tracciare in seno alle societa nazionali e alle Chiese particolari, per aprire le comunita a questi
fratelli. Vengono altresi stabiliti alcuni criteri pastorali generali per I’azione e traguardi da
raggiungere. Il presente Documento segna dunque un momento importante nella storia di
evangelizzazione e promozione umana a favore degli Zingari, dopo I’incontro di Paolo VI a
Pomezia con loro[6].

Esso si rivolge quindi non solo ai Pastori e agli Operatori di una pastorale specifica, ma
anche all’intera comunita ecclesiale — che non puo restare indifferente a questo proposito — e agli
stessi Zingari. Poiché il cammino di piena comunione fra Zingari, e non, & appena iniziato o, anzi,
in numerosi Paesi € ancora da battere, si richiede da parte di tutti una grande conversione della
mente, del cuore e degli atteggiamenti: & questo il primo motore di una tale comunione, nella
consapevolezza che alla radice di ogni situazione di rifiuto e di ingiustizia si trova la dolorosa realta
del peccato.

5. Considerato che la popolazione zingara € profondamente segnata dalla diversita, spetta alle
Chiese locali adeguare i criteri, le indicazioni e i suggerimenti qui contenuti, alla situazione
concreta di luogo e di tempo. Sul piano conoscitivo, inoltre, occorre grande prudenza per non
uniformare facilmente una realta in se stessa variegata. Percio in questo Documento, anche quando
ci si riferisce al popolo zingaro, si intendono le popolazioni zingare, costituite da diverse etnie.
Conseguentemente, bisognerebbe usare abitualmente il plurale quando si parla della lingua, della
tradizione e di altri elementi che configurano I’identita zingara, ma cio non & sempre possibile e
potrebbe essere addirittura riduttivo, perché esistono, di fatto, vari elementi comuni che
confluiscono in un modo specifico di essere (Weltanschauung) e che configurano
fondamentalmente tale identita.

Per indicare comungue queste popolazioni nella loro globalita e complessita, si usa qui il
termine “Zingari”, che pero deve permettere di riferirsi all’insieme dei nostri fratelli, viaggianti o
sedentari, nel rispetto della loro persona e della loro cultura. Occorre tuttavia non dimenticare che la
realta concreta soggiacente non & dungue un tutto omogeneo, generico, ma raggruppa vari gruppi o
etnie quali sono i Rom, Sinti, Manouches, Kalé, Gitani, Yeéniches, ecc. Molti di essi addirittura
preferiscono essere riconosciuti e chiamati secondo la propria etnia. Con la parola gagé (al
singolare gago) gli Zingari denominano invece tutti coloro che tali non sono, e in questo senso si
usa qui la parola senza discriminanti di sorta.

6. E necessario rilevare, infine, che in vari Paesi vivono numerosi nomadi, le cui origini
risalgono a gruppi di pastori, di pescatori, di cacciatori nomadi e altri (Travellers, per es.), per cui il
loro modo di vita e le caratteristiche antropologiche sono differenti da quelle delle popolazioni
zingare propriamente dette. Tuttavia le Chiese locali dei Paesi con presenza di nomadi, potranno
trovare ugualmente ispirazione pastorale nei presenti Orientamenti, da adattare, certo, alle
circostanze, necessita ed esigenze di ciascun gruppo.



CAPITOLO I
Popolazioni non ben conosciute, sovente marginalizzate
Un lungo cammino

7. Gli Zingari costituiscono una “popolazione in movimento”, la cui visione del mondo ha le
proprie origini nella civiltd nomade, che in una situazione di sedentarieta si ha difficolta a
comprendere in profondita. Il mondo zingaro si muove ancora in gran parte nella tradizione orale; la
loro € una cultura non scritta e non esiste memoria della loro erranza. Essi non appartengono, cioe,
alla categoria classica dei migranti, fra i quali si corre generalmente il rischio di classificarli. Le
testimonianze della origine e dell’andare loro sono infatti esterne e marginali, e solo di recente la
realta zingara € diventata oggetto di studio. La loro ancestrale resistenza ai censimenti — spesso
preludio di una deportazione — e il fatto piu sistematico che gli Zingari sedentarizzati sono di solito
esclusi dai censimenti, in quanto Zingari, rende piu difficile il numerarli e conoscere la loro
distribuzione geografica.

8. Ciononostante si puo dire che la popolazione zingara € in continuo aumento grazie a
famiglie numerose, pur con una certa tendenza alla diminuzione, oggi, del numero dei propri
membri.

Le comunita si caratterizzano, poi, in genere, per il loro insediamento in quartieri degradati,
su terreni abbandonati, nelle bidonvilles, in aree di stazionamento poco organizzate o in quartieri ai
margini delle citta e dei villaggi dei gagé. Le famiglie che dispongono di maggiori risorse si
stabiliscono invece su terreni acquistati, dove alzano “una tenda” con le loro carovane. Vi sono poi i
sedentarizzati, con maggior istruzione e titoli di studio, che possono essere bene inseriti nella
societa.

Al nostri giorni assistiamo inoltre ad una nuova migrazione, quella degli Zingari provenienti
dai Paesi piu poveri dell’Europa centrale e dei Balcani che arrivano in quelli piu industrializzati.
Essi, in genere, sono accolti da reazioni di rifiuto da parte degli abitanti, creando imbarazzo agli
amministratori della cosa pubblica, ricevendo un’accoglienza timida, se non appunto di rifiuto,
anche da parte dei loro fratelli occidentali. Comunque oggi c’e piu capacita di accoglienza rispetto
al passato e maggiore sensibilita sociale da parte delle pubbliche autorita.

Il rifiuto: opposizione di culture

9. La predisposizione all’itineranza riguarda I’insieme di tali popolazioni ed essa sussiste, come
mentalita, anche fra coloro che da lungo tempo sono sedentarizzati. Essi ne costituiscono in effetti
la maggior parte. Questo modo di vita, legittimo per natura, ha suscitato opposizione nella societa di
arrivo, che in molti Paesi si traduce in una incomprensione tenace, alimentata anche dalla mancata
conoscenza delle caratteristiche e della storia zingare.

Pur godendo della cittadinanza del Paese in cui si sono stabiliti, essi sono, in realta, spesso
considerati e trattati come cittadini di seconda classe. Gli stereotipi con cui sono classificati,
risultano presi come verita evidenti e questa persistente ignoranza o nescienza alimenta un rifiuto
latente e pericoloso, ostacola e falsa il necessario dialogo delle etnie nazionali.

10.  Per essere visti da molti come stranieri nocivi e mendicanti insistenti, I’opinione pubblica in
genere auspico spesso I’interdizione del nomadismo e la sua messa al bando. Nel corso della storia
cio provoco anche persecuzioni che si giustificarono quasi come misura sanitaria. La storia di



queste popolazioni e cosi tristemente scandita da punizioni corporali, prigioni, deportazioni,
sedentarizzazione forzata, schiavitu, o altre misure atte a conseguire finalmente il loro
annientamento.

11.  Lapersecuzione degli Zingari € peraltro in gran parte coincidente con la formazione dei
grandi Stati nazionali. Il secolo XX conobbe inoltre la persecuzione razziale, che li colpi assieme
agli Ebrei, e fu perpetrata dal nazismo, ma non solo. La loro deportazione in campi di
concentramento e anche I’eliminazione fisica di migliaia e migliaia di persone, sollevo, in generale,
solo proteste isolate. Piu vicino ai nostri giorni, anche I’instabilita politica di vari Paesi ha
contribuito a gravare gli Zingari. Ne € prova la guerra dei Balcani, la quale ha mostrato, in
circostanze drammatiche, che tale popolazione continua a essere rifiutata da gran parte dei cittadini.
In diverse Nazioni sono state infatti registrate anche aggressioni fisiche nei loro riguardi, che
alimentano ancora, tragico circolo vizioso, incomprensione e violenza.

Una mentalita particolare

12.  L’identita zingara non si svela facilmente, senza dubbio perché e dinamica, pure fluttuante, e
portata alla luce da relazioni perturbate tra Zingari egagé. Non ci si pud nemmeno riferire con
certezza a un territorio ancestrale, dove essi avrebbero le proprie radici. Difficile e anche
individuare una unita etnica complessiva e relativamente uniforme, dalla quale si possa risalire
all’origine di questa popolazione. E tuttavia si puo parlare correttamente di un insieme di elementi
che, presi nella loro globalita, configurano un certo modo caratteristico di essere, non forse
regolamentato, né dai contorni definiti, inteso piuttosto come mentalita e atteggiamento esistenziale.

Si puo cosi attestare che essa € essenzialmente segnata da una propensione al viaggio e alla
vita errante che il gagod, anche se migrante, non possiede. Questi semmai si sradica, magari
momentaneamente, per mettere le basi della sua esistenza in un altro luogo che ritiene migliore. In
genere, poi, non tende a ripetere tale esperienza di sradicamento e migrazione. Lo Zingaro, invece, &
naturalmente disponibile al viaggio, al movimento.

13.  Cio risulta vero anche se gran parte degli Zingari, come gia accennato, sono oggi sedentari o
semi-sedentari. Queste nuove forme di vita non intaccano peraltro negli Zingari la percezione della
loro diversita nei confronti dei gagé. Il timore di essere assorbiti, di essere staccati dalla loro
identita, riafferma poi in loro la resistenza all’assimilazione, ma anche, in un certo senso, alla stessa
integrazione.

La lunga storia dell’isolamento e del contrasto con la cultura circostante, le persecuzioni
subite, la incomprensione da parte dei gagé, hanno anche esse lasciato traccia nella identita zingara,
che si traduce in un atteggiamento di sfiducia verso gli altri, con tendenza a chiudersi in se stessi,
nella consapevolezza di poter contare solo sulle proprie forze per sopravvivere nel seno di una
societa ostile.

14. Al centro della vita della popolazione zingara sta comunque la famiglia. Essere Zingaro vuol
dire trovarsi radicato in maniera vitale nella famiglia, dove la coscienza e la memoria collettiva
plasmano ogni persona e educano il giovane, pur in mezzo al mondo deigagéche lo avvolge e allo
stesso tempo lo tiene a distanza. Gli anziani della famiglia sono quindi grandemente rispettati e
venerati, perché possiedono la sapienza della vita. | defunti restano per lungo tempo nella memoria
e, in un certo senso, la loro presenza si conserva sempre viva. Presso gli Zingari € inoltre in onore la
“famiglia allargata”, costituita da una rete di molteplici famiglie imparentate, che porta a un
atteggiamento di grande solidarieta e di ospitalita, specialmente verso i membri della propria etnia.



La volonta di essere e rimanere liberi, di disporre dello spazio e del tempo per realizzare se
stessi nella famiglia e nella propria etnia, € dunque radicata molto profondamente nella mentalita
zingara. Il desiderio e I’apprezzamento della liberta, come condizione fondamentale di esistenza,
possono essere infatti considerati un cardine della loro Weltanschauung.

15.  Lareligiosita occupa pure un posto di grande rilievo nell’identita di questa popolazione. Il
rapporto con Dio € dato infatti per scontato e si traduce in una relazione affettiva e immediata con
I’Onnipotente, che cura e protegge la vita familiare, specialmente nelle situazioni dolorose e
inquietanti dell’esistenza. Tale religiosita si inserisce abitualmente nella religione o nella
confessione maggioritaria del Paese dove gli Zingari si trovano, sia essa luterana, riformata,
cattolica, ortodossa, musulmana o altra, spesso senza troppi interrogativi sulle loro differenze.

Un grande cambiamento

16.  Nel corso del XX secolo si & ancora accentuata la tendenza alla sedentarizzazione e in varie
regioni cio ha facilitato la scolarizzazione dei bambini e il conseguente incremento della
popolazione zingara alfabetizzata. 11 maggior contatto con il mondo dei gagé, che ne € cosi derivato,
ha inoltre contribuito ad una progressiva appropriazione dei nuovi mezzi tecnici della societa
contemporanea. Pensiamo al trasporto motorizzato, alla Televisione e perfino alla comunicazione
telematica, all’informatica, ecc.

Di conseguenza, il passaggio dal carro tradizionale alla roulotte trainata da un’automobile ha
paradossalmente incrementato il fenomeno della semi-sedentarizzazione. La macchina permette di
percorrere liberamente lunghe distanze nel corso di una stessa giornata, senza che moglie e figli
debbano necessariamente accompagnare il capofamiglia o gli uomini che esercitano la propria
attivita professionale. Una sosta prolungata permette inoltre ai figli di frequentare con regolarita la
scuola, nelle famiglie in cui i genitori hanno compreso I’evolversi del mondo e sofferto
dell’inferiorita di essere analfabeti.

In alcuni Paesi si assiste pure all’incorporazione abbastanza generalizzata degli Zingari nel
lavoro finora esclusivo dei gagé, specialmente in campo artistico. Sono diventati inoltre piu
frequenti i matrimoni fra Zingari e gagé, e anche nell’ambito della promozione della donna si
registra un significativo cambiamento, pur restando ancora molto da fare sulla via dell’uguale
dignita con I’'uomo.

17. Malgrado le tensioni talvolta presenti tra i differenti gruppi e la mancanza di abitudine a
mobilitare e riunire le proprie forze per raggiungere un obiettivo, con continuita e precisione, in
alcuni Paesi gli Zingari hanno creato Associazioni in vista di negoziazioni collettive a loro
vantaggio. Non di rado si vedono gagé amici porre altresi a loro disposizione le proprie competenze
affinché essi facciano sentire la propria voce e assumano nelle loro mani il futuro. Queste
Associazioni reagiscono sempre piu efficacemente alle legislazioni che limitano la liberta di
movimento o che ignorano la loro identita, restringendo legittimi diritti. L’associazionismo,
naturalmente, non si realizza ovunque con la stessa forza, ma € un movimento che esiste, sta
crescendo e domanda sostegno.

18. Tuttavia, questa evoluzione e ancora incipiente e varia molto da Paese a Paese, vale a dire
che la situazione generale della popolazione zingara, segnata da un plurisecolare isolamento, resta
molto arretrata, in genere, rispetto ai grandi cambiamenti che hanno caratterizzato la societa dei
gagé durante I’ultimo secolo. Cio comporta pesanti conseguenze anche in campo economico-
lavorativo. Infatti I’anteriore contesto di una societa prevalentemente rurale aveva permesso una
sorta di simbiosi degli Zingari con la societa dei gagé, grazie ai loro mestieri legati all’allevamento



di equini, alla lavorazione dei metalli, al piccolo artigianato, alla musica e allo spettacolo
viaggiante. Oggi, invece, la trasformazione tecnico-industriale della societa ospitante lascia poco
spazio economico, ed essi sono costretti ad abbandonare i mestieri tradizionali, ormai obsoleti, e a
cercare mezzi di sussistenza in attivita di scarso profitto, o anche in quelle al limite della legalita, od
oltre.

19.  Non va altresi sottovalutato I’influsso della secolarizzazione, che dalla societa dei gagé si
riversa progressivamente anche su quella zingara. La religiosita tradizionale si trova quindi sotto la
pressione incalzante di una cultura che volta le spalle a Dio o lo nega e, quando non trova
accoglienza in una comunita cristiana, la popolazione zingara facilmente cade preda delle sette o dei
cosiddetti “nuovi movimenti religiosi”. Cio costituisce un ulteriore e urgente appello ad aprire le
braccia a una popolazione sempre desiderosa dell’incontro con Dio, nonostante tutto.

Inoltre, I’odierna idolatria del benessere, prevalente presso i gagé, certamente non € uno
stimolo ad abbandonare le proprie comodita, né ad andare incontro a questi nostri fratelli, bisognosi
di uscire dalla poverta e dall’isolamento e di trovare il loro posto nella societa contemporanea.

Una realta che interpella

20.  Tutto cio rende particolarmente dolorosa I’indifferenza o I’opposizione nei riguardi di queste
popolazioni nomadi. Solo gradualmente e molto lentamente, alcune comunita si sono aperte
all’accoglienza, ancora troppo poche, peraltro, perché gli Zingari possano scoprire il volto materno
e fraterno della Chiesa. I segni del rifiuto persistono, dunque, e si perpetuano, suscitando, in genere,
poche reazioni e proteste in chi ne € testimone.

Questa situazione dovrebbe invece scuotere la coscienza dei cattolici, sollevando sentimenti
di solidarieta verso questa popolazione. La Chiesa si sente percio chiamata a riconoscere I’itinerario
zingaro nel corso della storia ed € interpellata da tale cultura. Essa deve riconoscere il loro diritto di
“voler vivere insieme”, provocando e sostenendo una sensibilizzazione in vista di una maggiore
giustizia nei loro confronti, nel rispetto reciproco delle culture, orientando i propri passi sulle orme
di Cristo, in risposta alle aspettative di questa popolazione nella sua ricerca del Signore.

CAPITOLO 11
Sollecitudine della Chiesa

21.  Non si puo dimenticare comungue che dalla seconda meta del secolo scorso v’e stato, da
parte dei Pastori, un progressivo avvicinamento agli Zingari, avviandosi in alcuni Paesi una
pastorale specifica a favore di questa popolazione. Il Concilio Vaticano Il ha inoltre esortato i
Vescovi ad avere «un particolare interessamento per quei fedeli che, a motivo delle loro condizioni
di vita, non possono godere dell’ordinario ministero dei parroci o sono privi di qualsiasi assistenza»
(CD 18), e fra questi fedeli sono annoverati anche «i nomadi». Un tale particolare interessamento &
stato confermato da Paolo VI, quando, nel celebre incontro di Pomezia, gia ricordato, cosi si e
rivolto agli Zingari: «voi siete nel cuore della Chiesa»! La dignita cristiana, nella loro condizione,
ha ricevuto poi un ulteriore riconoscimento con la beatificazione di Zeffirino Giménez Malla (1861-
1936), detto “il Pelé”, uno Zingaro spagnolo appartenente al gruppo nomade dei Kalos.

La strada dell’evangelizzazione, di un’autentica riconciliazione e di comunione Zingari-
gagé, non puo tuttavia che partire dalla riflessione biblica, alla luce della quale trova una sua



cristiana intelligenza anche il loro mondo. Occorre percio, a questo punto, fare una lettura attenta
della Sacra Scrittura, affinché ci conduca anche ad un retto inserimento della pastorale degli Zingari
nel contesto della missione della Chiesa.

Alleanza di Dio e itineranza degli uomini

22.  Lafigura del pastore e della sua prevalente vita itinerante trova un posto privilegiato nella
rivelazione biblica. All’origine del popolo d’lIsraele spicca Abramo che riceve, come prima
indicazione di Dio, quel «vattene dal tuo paese, dalla tua patria e dalla casa di tuo padre, verso il
paese che io ti indichero» (Gr 12,1). Abramo «parti senza sapere dove andava» (Eb 11,8), e d’allora
in poi la sua vita fu segnata da continui spostamenti, «di accampamento in accampamento» (Gn
13,3), «abitando sotto le tende» (Eb 11,9) come straniero (cfr Gn 17,8), consapevole che pure i suoi
immediati discendenti sarebbero «forestieri in un paese non loro» (Gn 15,13). Nelle conferme del
patto d’alleanza di Dio con Abramo, I’immagine dell’itinerante si trova quale segno privilegiato
della controparte umana: «cammina davanti a me e sii integro» (Gn 17,1).

23. Il popolo eletto & posteriormente affidato alla guida di Mose, che, «divenuto adulto, rifiuto di
essere chiamato figlio della figlia del faraone, preferendo essere maltrattato con il popolo di Dio
piuttosto che godere per breve tempo del peccato» (Eb 11,24-25). Mose ricevette dal Signore il
compito di liberare gli israeliti dalla schiavitu dell’Egitto per portarli alla Terra promessa, e Ci0 Si
realizzo attraverso un lungo andare, durante il quale essi «vagavano nel deserto, nella steppa, (e)
non trovavano il cammino per una citta dove abitare» (Sal 107,4).

Proprio in questo contesto itinerante avvenne la conferma dell’alleanza di Dio con il suo
popolo, sul monte Sinai. Essa rimase rappresentata dall’arca contenente i simboli dell’alleanza, arca
che si sposta con il popolo e lo accompagna nel cammino verso la Terra promessa. In queste
condizioni, anche se assaliti da fame e sete, dall’inimicizia e dalla non-accoglienza da parte dei
popoli circostanti, gli ebrei trovano la protezione e la predilezione di Dio, e cio sara ricordato e
cantato posteriormente nei salmi, cosi: «Dio, quando uscivi davanti al tuo popolo, quando
camminavi per il deserto, la terra tremo, stillarono i cieli davanti al Dio del Sinai, davanti a Dio, il
Dio di Israele» (Sal 68,8-9). La nostalgia di questi tempi che forgiarono I’anima d’Israele e
conservata sempre viva in quelli successivi, evocata dai pellegrinaggi che gli Ebrei erano tenuti a
fare verso la Citta dove nel Tempio era custodita I’arca dell’alleanza.

24, L’itineranza e peraltro una caratteristica dell’atteggiamento d’ogni uomo nel suo rapporto
con Dio. Per i salmi «I’'uomo d’integra condotta» & colui «che cammina nella legge del Signore»,
che «cammina per le sue vie» (Sa/ 119,1.3), «nella terra del ... pellegrinaggio» (Sal 119,54). «Colui
che cammina senza colpa» (Sa/ 15,2) esperimenta quanto Dio lo «rinfranca» e lo «guida per il
giusto cammino» (Sal 23,3). Su questa scia, Paolo ci ricordera che «finché abitiamo nel corpo siamo
in esilio lontano dal Signore» (2 Cor 5,6).

Anche il mistero di Cristo & presentato dalla Sacra Scrittura come un esodo, quello del Figlio
dal Padre, nel mondo, e del suo ritorno al Padre. La vita terrena di Gesu e segnata, gia dal suo
inizio, dall’itineranza, nel fuggire dalla persecuzione d’Erode verso I’Egitto e nel ritorno a
Nazareth. Il vangelo di Luca attesta, inoltre, i suoi annuali pellegrinaggi al Tempio di Gerusalemme
(cfr Lc 2,41), e il suo intero ministero pubblico é scandito dagli spostamenti da una regione all’altra,
fino al punto che «il Figlio dell’uomo non ha dove posare il capo» (Mt 8,20). Il medesimo mistero
pasquale e addirittura introdotto, dal vangelo di Giovanni, come la sua ora «di passare da questo
mondo al Padre» (Gv 13,1). Gesu € consapevole che era venuto da Dio e a Dio ritornava (cfr Gv
13,3). Da questo esodo del Figlio inviato dal Padre per opera dello Spirito Santo, anche I’uomo é
interpellato a mettersi in cammino in un "esodo pasquale” verso il Padre.



25. L’esodo, dunque, non € ancora concluso poiché «la storia della Chiesa ¢ il diario vivente
di un pellegrinaggio mai terminato» (/M 7). In continuita con la tradizione veterotestamentaria e
con la vita di Cristo, che «ha compiuto la redenzione attraverso la poverta e le persecuzioni», pure
la Chiesa, Popolo di Dio in cammino verso il Padre, «e chiamata a prendere la stessa via per
comunicare agli uomini i frutti della salvezza» (LG 8). Come «nuovo Israele dell'era presente, che
cammina alla ricerca della citta futura e permanente (cfr Eb 13,14)» (LG 9), essa «prosegue il suo
pellegrinaggio fra le persecuzioni del mondo e le consolazioni di Dio»[7]e «nel suo cammino
attraverso le tentazioni e le tribolazioni é sostenuta dalla forza della grazia di Dio» (LG 9). La
Chiesa, in definitiva, rivela una mobilita, testimoniata dalla sua indole escatologica, che ne alimenta
la tensione polare verso [’eschaton del suo compimento. Anche la condizione del singolo cristiano é
per conseguenza come un grande pellegrinaggio verso il Regno di Dio: «dalla nascita alla morte, la
condizione di ognuno é quella peculiare dell’ homo viator » (IM 7).

Vita itinerante e prospettiva cristiana

26.  Ne deriva cosi che la condizione itinerante, sia nella sua oggettiva realizzazione, sia come
visione di vita, diventa un richiamo permanente di quel «non abbiamo quaggiu una citta stabile, ma
cerchiamo quella futura» (Eb 13,14). Essa si configura come un segno ecclesiale ancorato
saldamente alla rivelazione biblica, trovando nel tessuto vivo della Chiesa le sue diverse forme
esistenziali. Fra tutte queste va annoverata quella incarnata nella vita degli Zingari, tanto nelle sue
variegate realizzazioni storiche quanto nelle odierne circostanze.

27.  Fraivalori, che, in un certo modo, definiscono il loro stile di vita, spiccano, infatti,
rassomiglianti tratti biblici. Segnata poi dalla persecuzione, dall’esilio, dalla non-accoglienza, anzi
dal rifiuto, dalla sofferenza e dalla discriminazione, la storia zingara si e forgiata come un andare
permanente, che distingue lo zingaro dagli altri e lo conserva nella sua tradizione nomade, sicché
egli non si lascia trascinare, in genere, dall’influsso dell’ambiente circostante. Si € cosi configurata
un’identita, con la sua cultura, le proprie lingue, la sua religiosita e le proprie abitudini e con un
senso forte d’appartenenza e relativi legami. Grazie agli Zingari e alle loro tradizioni, I’umanita si
arricchisce dunque di un vero patrimonio culturale, trasmesso soprattutto attraverso la vita nomade.
Infatti «la loro saggezza non é scritta in nessun libro, ma non per questo € meno eloquente»[8].

28. Abbandonati spesso dagli uomini ma non da Dio, gli Zingari hanno posto la loro fiducia
nella Provvidenza, con una convinzione cosi profonda da potersi qualificare parte della loro
“natura”. La vita zingara € in fondo una testimonianza viva di una liberta interiore di fronte ai
vincoli del consumismo e delle false sicurezze fondate sulla presunta autosufficienza dell’uomo.
Peraltro non va dimenticata la saggezza popolare che dice: “Aiutati, che Iddio ti aiuta”.

La loro itineranza € comunque un richiamo simbolico e permanente al cammino della vita
verso I’eternita. In un modo del tutto speciale essi vivono, ciog, quello che tutta la Chiesa dovrebbe
realizzare, vale a dire I’essere continuamente in cammino verso un’altra Patria, la vera, I’unica, pur
dovendo ciascuno impegnarsi nel quotidiano lavoro e dovere.

Cattolicita della Chiesa e pastorale per gli zingari

29.  Ne dovrebbe seguire una sollecitudine specifica della Chiesa verso questa popolazione.
Come gruppo particolare del Popolo pellegrinante di Dio, esso merita in effetti un atteggiamento
pastorale speciale e un apprezzamento dei suoi valori. Ma piu ancora, tale pastorale é richiamata e
richiesta come esigenza interna della cattolicita della Chiesa e della sua missione. Con Cristo,
infatti, da cui essa procede, scompare ogni tipo di discriminazione. Egli «é la nostra pace, colui che
ha fatto dei due un popolo solo, abbattendo il muro di separazione che era frammezzo, cioe



I’inimicizia, ... per creare in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo, facendo la pace, e per
riconciliare tutti e due con Dio in un solo corpo, per mezzo della croce, distruggendo in se stesso
I’inimicizia» (cfr ££2,14 -16).

30.  Nella Chiesa, quindi, strumento della missione del Signore, che in essa continua presente,
«tutti gli uomini sono chiamati a formare il popolo di Dio» (LG 13). La Chiesa ha la vocazione a
essere fermento in tutte le nazioni della terra, poiché di mezzo a tutte le stirpi il Signore prende i
cittadini del suo regno che per sua natura non é della terra, ma del cielo (cfr LG 13). In essa ogni
persona deve trovare accoglienza, senza spazi per I’emarginazione, per I’estraneita. In effetti la
Chiesa si rivolge in modo particolare «ai poveri e ai sofferenti, prodigandosi volentieri per essi (cfr
2 Cor 12,15). Infatti condivide le loro gioie e i loro dolori, conosce le aspirazioni e i problemi della
vita, soffre con essi nell'angoscia della morte» (4G 12).

31. Lacattolicita della Chiesa, poi, benché contenga la vocazione a raggiungere ogni uomo di
qualsiasi condizione, non € unicamente estensiva ma, piu interiormente e decisivamente, qualitativa,
con capacita, cioe, di penetrare nelle diverse culture e di fare proprie le angosce e le speranze di tutti
i popoli, in modo da evangelizzare, arricchendosi, contemporaneamente, delle variopinte ricchezze
culturali dell’umanita. Il VVangelo, uno e unico, va dunque annunciato in modo adeguato, tenendo
conto anche delle diverse culture e tradizioni, proseguendo cosi nel «movimento con cui Cristo
stesso, attraverso la sua incarnazione, si lego a quel certo ambiente socio-culturale degli uomini in
mezzo ai quali visse» (4G 10).

32.  Un tale radicamento cattolico fa si che ogni eventuale forma di discriminazione, nello
svolgimento della sua missione, risulterebbe un tradimento della propria identita ecclesiale. Sulle
orme del suo Fondatore — I’Inviato da Dio «per annunziare ai poveri un lieto messaggio, per
proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista; per rimettere in liberta gli oppressi, e
predicare un anno di grazia del Signore» (Lc 4,18-19) —, la Chiesa cerca dunque mezzi sempre piu
adeguati per annunciare agli Zingari il Vangelo in modo vivo ed efficace. Di nuova
evangelizzazione si tratta, alla quale cosi spesso ci invitava Papa Giovanni Paolo 1I.

33.  Dalla dimensione cattolica della missione sgorga, infatti, quella capacita ecclesiale di trovare
e di sviluppare le risorse necessarie per venire incontro alle molteplici forme sociali in cui le
comunita umane organizzano la loro esistenza. In questo modo la salvezza € a disposizione di tutti.
Memore dell’avvertimento paolino — «guai a me se non predicassi il vangelo!» (I Cor 9,16) —, la
Chiesa non risparmia quindi sforzi e sacrifici per raggiungere di fatto tutti gli uomini. E una storia
segnata altresi dall’iniziativa e dalla creativita per rendere piu incisivo I’annuncio, sfidando spesso
mentalita e strutture che il tempo ha rese obsolete.

Le attuali circostanze in cui si trovano gli Zingari, poi, sottomessi ai vertiginosi cambiamenti
della societa contemporanea, al materialismo selvaggio e a false proposte, che pur si richiamano al
Trascendente, imprimono un’urgente spinta all’azione pastorale, in modo da evitare in essi sia la
chiusura statica in se stessi, sia la fuga verso le sette o la dispersione del proprio patrimonio
religioso, inghiottito da un materialismo che soffoca ogni richiamo al Divino.

CAPITOLO 111

Evangelizzazione e Inculturazione



34.  Invista dell’auspicata nuova evangelizzazione e della riconciliazione e comunione fra
Zingari e gagé, occorre valorizzare adeguatamente la “diversita zingara”, riconoscendo a pieno
titolo la sua esistenza, senza tuttavia tagliare i ponti d’incontro con la cultura dei gagé. Il sano e
giusto equilibrio di questa valorizzazione risulta infatti indispensabile per una corretta impostazione
del rapporto fra evangelizzazione, inculturazione e promozione umana.

Evangelizzazione tesa all’inculturazione

35.  Poiché la salvezza raggiunge I’uomo tutto intero, I’evangelizzazione non puo certo trascurare
quegli aspetti culturali, linguistici, tradizionali, artistici, e altri ancora, che plasmano I’essere umano
e i popoli nella loro integrita. Nel farlo la Chiesa «nulla sottrae al bene temporale di qualsiasi
popolo, ma al contrario favorisce e accoglie tutte le ricchezze, le risorse e le forme di vita dei popoli
in cio che esse hanno di buono e accogliendole le purifica, le consolida ed eleva» (LG 13). Lo
spirito genuinamente cattolico dell’evangelizzazione conduce inoltre a un reciproco arricchimento,
visto che «le singole parti portano i propri doni alle altre parti e a tutta la Chiesa, in modo che il
tutto e le singole parti si accrescono per uno scambio mutuo universale» (LG 13).

36. Orbene, in questa visione trovano la loro adeguata comprensione alcuni criteri-guida per
I’animazione dell’azione pastorale con gli Zingari, vale a dire non solo I’accettazione della loro
legittima rivendicazione di un’identita specifica e del diritto a inserirsi, in quanto tali, nel tessuto
vitale della societa civile ed ecclesiale, ma anche I’apprezzamento reale — affettivo ed effettivo —
degli autentici valori della loro tradizione, che va non solo rispettata ma anche difesa. Piu ancora, da
tale prospettiva soteriologica, occorre leggere dall’interno la cultura di questa popolazione quale
elemento da integrare nel disegno salvifico divino.

37.  Lapeculiarita della Weltanschauung zingara e della caratteristica loro forma di vita non sono
facilmente paragonabili ad altre realta sociali dell’umanita, per cui rientrano pienamente in quelle
per le quali la Chiesa, esperta in umanita, ha applicato, in prassi missionaria, I’assioma «a qualsiasi
condizione o stato devono poi corrispondere atti appropriati e strumenti adeguati» (4G 6). Ne segue
il bisogno e la convenienza di un’assistenza pastorale specifica per gli Zingari, non ridotta alla
facile soluzione di spingerli a “integrarsi” nell’insieme del resto dei fedeli. Essa deve essere diretta
soprattutto verso la loro evangelizzazione e promozione.

Occorre, cioe, prendere atto che la struttura ecclesiastica ordinaria e territoriale per la cura
delle anime non permette, in genere, a questa popolazione un inserimento effettivo e duraturo nella
vita e nella comunita ecclesiale. Si rende, pertanto, necessario un avveduto discernimento al fine di
trovare un giusto equilibrio anche nell’adattamento delle piattaforme pastorali ordinarie alle
particolarita che ogni situazione esige.

38.  Laspecificita della cultura zingara, in effetti, é tale da non rendere a loro consona
un’evangelizzazione semplicemente “dall’esterno”, facilmente giudicata come un’invadenza. Sulla
scia della vera cattolicita, la Chiesa deve diventare, in un certo senso, essa stessa zingara fra gli
Zingari, affinché essi possano partecipare pienamente alla vita della Chiesa. Cio porta a prospettare
un atteggiamento pastorale improntato alla condivisione e all’amicizia, per cui risulta importante
per gli Operatori pastorali specifici immergersi nella loro forma di vita e condividerne la
condizione, almeno per un certo tempo. Per essi vale dunque in modo del tutto speciale cio che la
Chiesa esige da quanti sono impegnati nei territori missionari, vale a dire che «debbono conoscere
gli uomini in mezzo ai quali vivono e improntare le relazioni con essi a un dialogo sincero e
comprensivo, affinché questi apprendano quali ricchezze Dio nella sua munificenza ha dato ai
popoli» (AG 11).



Purificazione, elevazione e compimento in Cristo della cultura zingara

39.  Unincontro autentico fra vangelo e cultura zingara non pué comunque legittimare
indiscriminatamente ogni suo singolo aspetto. La storia universale dell’evangelizzazione attesta,
infatti, che la diffusione del messaggio cristiano € stata sempre accompagnata da un processo di
purificazione delle culture a cui esso é riferito, purificazione che va vista in realta come aspetto
necessario della loro elevazione cristiana. Non dovrebbe percio stupire che a fianco della
“accettazione” di una tale cultura, la Chiesa orienti la pastorale anche verso il superamento di quegli
aspetti non condivisibili dalla visione cristiana della vita o che, in un modo o nell’altro,
costituiscono ostacoli sulla strada della riconciliazione e comunione fra Zingari e gagé. Un
atteggiamento minimalista nei confronti di questi ostacoli, o una difesa indiscriminata di tutto
quanto & presente nelle tradizioni zingare, senza le dovute distinzioni e i relativi giudizi evangelici,
non puo giovare quindi alla causa dell’evangelizzazione stessa.

40.  In questo contesto, & necessario aggiungere che la custodia delle proprie tradizioni non
dovrebbe diventare un alibi per giustificare un atteggiamento d’isolamento, chiuso anche al giusto
progresso delle societa dei gagé. La riconciliazione e la comunione fra Zingari e gagé include cioe
I’interazione legittima delle culture, e in questo processo I’iniziativa deve venire anche da parte
zingara. Occorre prendere atto, cioe, che I’attuale configurazione generale della societa non
permette il necessario progresso delle culture che restano isolate dal flusso centrale dello sviluppo.
Anche se, evidentemente, esistono molte situazioni d’ingiustizia sociale che, in ultimo termine,
hanno la loro origine nel peccato, bisogna tuttavia riconoscere, contemporaneamente, che le
situazioni di sottosviluppo sociale non sempre provengono dalla cattiva volonta degli altri strati
sociali, ma anche dalla struttura del tessuto sociale stesso, che richiede integrazione come
condizione di progresso.

41.  E altresi tratto caratteristico della societa contemporanea la necessita dell’educazione, della
qualificazione professionale e dell’iniziativa e responsabilita personali, come condizioni
indispensabili per risalire a una qualita di vita almeno degna. Sono valori che vanno dunque
apprezzati e fomentati, specialmente dai genitori. Gran parte della popolazione zingara trascina
ancora, in effetti, un’eredita nella quale manca questa consapevolezza, anche come conseguenza
dell’isolamento. Benché spesso non li si possa e debba colpevolizzare, si rende comunque
necessario superare questa carenza, specialmente in vista delle future generazioni.

L’uguaglianza di diritti fra uomo e donna, in questo contesto, va decisamente fomentata,
togliendosi ogni forma di ingiusta discriminazione. Cio non significa peraltro stravolgere
I’istituzione familiare, come capita purtroppo quando tale uguaglianza é mal intesa, non
accettandosi la differenza tra uomo e donna in una cultura della reciprocita. L’uguaglianza richiede
pero il rispetto della dignita della donna, I’elevazione della cultura femminile, la promozione
sociale, ecc.

42. Il senso forte di famiglia, cosi radicato presso gli Zingari, non puo permettere poi che offese
personali o collettive, ricevute, diventino un risentimento permanente trasmesso di generazione in
generazione, prolungando nel tempo I’inimicizia fra famiglie e/o etnie.

L’onesta e la rettitudine in ambito lavorativo € altresi un valore civile e cristiano che non puo
essere mai disatteso. Le attivita che producono “denaro facile”, al margine o addirittura fuori della
legalita, vanno quindi decisamente abbandonate. Occorre prendere atto del danno rilevante che cio
provoca sia alla popolazione circostante gli Zingari che a loro stessi, in quanto contribuisce ad
alimentare i pregiudizi dei gagé.



Interazione culturale

43.  Lapurificazione della cultura zingara, tuttavia, non dovrebbe significare un suo
svuotamento. Ma assieme al rispetto e all’apprezzamento dei suoi legittimi valori, va decisamente
spinto il processo della sua integrazione nel seno della cultura della societa circostante, il che
implichera un atteggiamento di accoglienza da parte di quest’ultima. Tanto per motivi di carita
cristiana, quanto per esigenze della vita civile, il non-incontro o I’opposizione delle culture zingara
e dei gagé e infatti realta da superare e cio richiede un grande cambiamento di mentalita, sia in
ambito ecclesiale che civile.

44.  In questo processo, peraltro, gioca un ruolo decisivo I’educazione impartita nelle scuole dei
gage. Effettivamente, i comuni testi scolastici presentano spesso una visione storica e sociologica
della popolazione zingara ereditaria dei pregiudizi che si sono trascinati di generazione in
generazione, continuando cosi ad alimentare I’atteggiamento generale di diffidenza. In modo
analogo, I’informazione diffusa attraverso i mass-media solo raramente porta a conoscenza del
grande pubblico i valori positivi della cultura zingara, essendo assai piu frequente la diffusione di
notizie negative che contribuiscono a danneggiarne ancor piu I’immagine. Lo zelo per il rispetto
delle minoranze, sempre piu esteso ai nostri giorni, dovrebbe invece trovare anche in questi ambiti
la sua realizzazione, senza discriminazione di nessun tipo. In questo caso cio che € valido per tutte
le minoranze € anche da applicare a quella zingara. Resta quindi da compiere un grande lavoro di
apertura e di informazione, per strappare dagli animi la diffidenza, sostenuta da una letteratura
acritica e tristemente diffusa nella societa, che alimenta I’atteggiamento di rifiuto.

CAPITOLO IV
Evangelizzazione e Promozione Umana
Unita della famiglia umana

45.  In Adamo, Dio si rivela Creatore, Padre di tutti gli uomini e di tutte le donne che formano
una sola famiglia, I’umanita intera. Ogni persona ¢ stata creata a immagine di Dio (cfr Gen 1,27), in
solidarieta con gli altri. La relazione di Dio con I’uomo, quindi, anche quando sfortunatamente non
e riconosciuta, rimane vitale, fondamento della dignita della persona umana.

Nel dono della vita, Dio manifesta incessantemente il suo amore creatore, cosi come Cristo
rivela a tutta I’umanita, con le sue parole e azioni, con la sua passione e resurrezione, la presenza
attuale di questo amore creatore, che e anche redentore. In questo modo, I’umanita composta da
figli e figlie di Dio, fratelli e sorelle nel Figlio di Dio, & chiamata a vivere insieme in un’unica
famiglia, arricchita dai doni di ciascuno e dalle caratteristiche di ogni popolo. Tutti sono invitati a
costruire un’umanita fraterna, chiamata ad attestare che il Regno di
Dio é gia presente nella persona del Risorto e nella sua Chiesa, suo inizio e germe (cfr LG 5).

Diritti umani e civili degli Zingari

46.  L’unita della famiglia umana si manifesta anche nel riconoscimento della dignita e della
liberta di ogni persona, qualunque ne sia I’etnia, il Paese d’origine e la religione, in relazione di
solidarieta con tutti. La persona & pure infinitamente preziosa poiché Cristo ha offerto la sua vita per
ciascuno. Egli e il primogenito di questa umanita nuova, infinitamente amata dal Padre. Dopo il
trionfo della Resurrezione, che suggella la morte dell’odio e di ogni morte, Egli ha diffuso il suo



Santo Spirito, Spirito di verita e di amore, Spirito di liberta e di pace, che ci riconcilia con
I’avversario, ci strappa all’indifferenza, facendoci prossimo di tutti i membri della famiglia umana.

47.  Ogni persona, unica e insostituibile, € chiamata, dunque, a realizzare le proprie capacita, a
svilupparsi nell’esercizio dei suoi diritti e doveri, a vivere del suo lavoro, nel rispetto reciproco.
Affinché cio diventi vita quotidiana, qualsiasi decisione personale o collettiva deve partire dalla
persona, nei suoi rapporti con gli altri, tenendo conto delle condizioni di vita di ordine politico ed
economico. La priorita dell’amore per I’altro, che Cristo ha proclamato e vissuto, dovra dunque
condurre i cristiani all’amore incondizionato per ogni essere umano e a occupare con Lui il posto
del servitore. E cosi che Egli ha combattuto, senza violenza, la volonta di potere che assoggetta in
particolare i pit vulnerabili dei nostri fratelli fino all’annichilamento.

48. Il compito da intraprendere, affinché gli Zingari, particolarmente vulnerabili, si considerino e
siano accettati come membri a pieno titolo della famiglia umana, e percio grande e urgente. Alla
pace autentica e duratura, quella che dovrebbe caratterizzarla come riflesso della “famiglia divina”
(la Santissima Trinita), non si arriva pero fuori da un contesto di giustizia e di sviluppo. Fra la
popolazione zingara va quindi custodita la dignita e rispettata la identita collettiva, vanno
incoraggiate le iniziative per il suo sviluppo[9]e difesi i diritti.

Minoranza particolare fra le minoranze

49.  Per comprendere adeguatamente la storia spesso drammatica di questa popolazione, occorre
tener presente non solo la sua situazione di minoranza in seno alla societa, ma anche la sua
specificita nei confronti delle altre minoranze. La sua peculiarita sta infatti nel fatto che gli Zingari
costituiscono una minoranza senza un preciso insediamento territoriale o uno Stato di riferimento
originario, e pertanto non ne ha un suo eventuale sostegno. Questo “vuoto” di garanzie politiche e di
protezione civile rende molto critica la vita degli Zingari. Mentre I’arrivo di altre popolazioni in
cerca di rifugio e di sicurezza ha infatti potuto mobilitare un certo numero di persone, quello degli
Zingari ha invece provocato, in genere, fenomeni di rifiuto. E, tuttavia, le ondate di loro rifugiati
dimostrano in modo lampante che anch’essi provengono da Paesi poveri, dove, inoltre, la
discriminazione e spesso accompagnata da reiterata violenza. Tale situazione potra cosi essere
gestita solo se i Governi definiranno insieme una politica comune, globale, condivisa, per strappare
gli Zingari dalla miseria e dal rifiuto.

50.  Tutto cio rende particolarmente necessario I’interessamento degli Organismi internazionali a
favore di questa popolazione. Parimenti, i Governi nazionali debbono rispettare questa minoranza
tra le minoranze e riconoscerla, contribuendo a sradicare gli episodi di razzismo e di xenofobia
ancora diffusi, che provocano discriminazione in materia di impiego, di alloggio e di accesso agli
studi.

Anche la Chiesa, attraverso il Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli
Itineranti, grazie ai Rappresentanti e agli Osservatori della Santa Sede presso gli Organismi
internazionali, e alle Autorita ecclesiastiche delle varie nazioni, e chiamata a intervenire affinché le
decisioni degli Organismi nazionali e internazionali a favore degli Zingari trovino accoglienza
presso le istanze locali e si ripercuotano nella vita quotidiana.

Condizioni di sviluppo integrale
51. L’istruzione € condizione fondamentale e imprescindibile di sviluppo. A questo riguardo,

mentre, in passato, il costume prevalentemente itinerante degli Zingari rendeva abbastanza difficile
I’educazione sistematica delle giovani generazioni, ai nostri giorni gli ostacoli da superare risiedono



piuttosto nel tipo di insegnamento impartito. La loro integrazione — quando € possibile — nel
normale percorso educativo contribuira a superare le eventuali carenze. Quando poi la semi-
sedentarizzazione o I’itineranza rendono impossibile una educazione sistematica, normale,
occorrera allora uno sforzo congiunto dei Governi, delle associazioni zingare e anche della Chiesa,
per attivare in qualche altro modo la formazione dei ragazzi zingari.

52. Analogamente & necessario pensare a tutti gli altri elementi di sviluppo di cui pure queste
popolazioni dovrebbero godere, cioé la formazione professionale dei giovani, I’accesso ai servizi
sanitari, le condizioni decenti delle abitazioni, la previdenza sociale, ecc. Tuttavia, se non si tiene
conto della storia degli Zingari, I’azione sociale tendera ad orientarsi a partire dall’idea di una
deviazione sociale da superare. Essi saranno facilmente considerati, in fondo, come degli asociali da
ricondurre al piu presto nell’alveo della societa maggioritaria. Cosi facendo, si negherebbe la
discriminazione a cui gli Zingari sono stati sottoposti per secoli e verrebbe meno il riconoscimento
della specificita della loro cultura.

Occorre invece mettere al centro il rispetto della persona umana, anche nella sua dimensione
collettiva, soprattutto se le condizioni di vita I’hanno resa fragile. Da cio derivano alcuni criteri da
tener presenti quando si affrontano i progetti di sviluppo delle comunita zingare. Se, ciog, questi
relegano sistematicamente gli Zingari nella categoria di assistiti rischiano gia in partenza di
mancare il loro obiettivo. Certo, le circostanze possono spesso richiedere un congruo
assistenzialismo, ma la promozione autentica deve continuare ben oltre, finché essi diventino veri
responsabili delle risorse necessarie per il loro sviluppo.

53. L’impostazione delle vie di sviluppo richiede altresi una adeguata comprensione delle
nozioni distinte di integrazione e di assimilazione. La prima, infatti, va decisamente incoraggiata,
puntando verso il pieno inserimento della vita e delle tradizioni zingare nel concerto delle altre
culture, nel rispetto della propria. Vanno invece decisamente respinti i tentativi di assimilazione,
vale a dire quelli conducenti all’annientamento della cultura zingara, dissolvendola in quella della
maggioranza. Lo Zingaro inserito nella societa dei gagé dovra continuare a essere se stesso, a
preservare cioé la propria identita.

E inoltre necessaria una conoscenza della situazione delle comunita dall’interno. Troppo
spesso invece i Poteri pubblici, sottoposti alla pressione di avvenimenti disumani, che finiscono per
turbare I’opinione pubblica, o all’azione di associazioni zingare e di persone che denunciano le
condizioni di vita subumane di queste famiglie, rischiano di prendere decisioni affrettate sulle
misure da adottare. Bisognera invece lavorare seriamente, di comune accordo con gli interessati,
non ignorando il modo di vita, le tradizioni, la specificita del lavoro degli Zingari.

54.  In questo contesto prende importanza I’associazionismo zingaro come utile interlocutore in
vista di tracciare le vie di sviluppo. Esso va aiutato ad acquisire competenza e serieta nelle
iniziative, per rappresentare I’intera popolazione ed essere consultato dai Poteri pubblici
nell’elaborazione di progetti a largo raggio, diretti a migliorare I’alloggio, le aree di sosta, la
scolarizzazione, le condizioni di vita dei sedentari, dei semi-sedentari o di coloro che viaggiano.

Prospettiva cristiana della promozione

55.  Anche se I’avviamento di progetti concreti di promozione umana spetta primariamente allo
Stato, pu0 essere conveniente e addirittura necessario che istituzioni della Chiesa siano coinvolte in
iniziative concrete al riguardo, dando spazio agli Zingari stessi come protagonisti. Tuttavia,
appartiene piu propriamente alla missione fondamentale della Chiesa segnalare alle istanze
pubbliche le condizioni di disagio di questa popolazione.



56. Bisogna comungue non dimenticare che «lo sviluppo di un popolo non deriva
primariamente né dal denaro, né dagli aiuti materiali, né dalle strutture tecniche, bensi dalla
formazione delle coscienze, dalla maturazione delle mentalita e dei costumi. E I’'uomo il
protagonista dello sviluppo, non il denaro o la tecnica» (RM 58).

CAPITOLO V
Aspetti particolari di Pastorale per gli Zingari

57. L’evangelizzazione degli Zingari & missione di tutta la Chiesa, perché nessun cristiano
dovrebbe restare indifferente davanti a situazioni di emarginazione o di allontanamento dalla
comunione ecclesiale. Anche se la pastorale per gli Zingari ha una sua specificita, e richiede ai suoi
diretti protagonisti un’accurata e specifica formazione, un atteggiamento di accoglienza deve cosi
manifestarsi nell’intera comunita cattolica. Occorre percio sensibilizzare maggiormente tutto il
Popolo di Dio non solo per superare I’ostilita, il rifiuto o I’indifferenza, ma per giungere a un
comportamento apertamente positivo nei confronti dei nostri fratelli e delle nostre sorelle Zingari.

Aspetti specifici di tale pastorale

58.  Per impostare adeguatamente la pastorale per gli Zingari, la dimensione antropologica ha una
grande rilevanza, anche perché essi sono specialmente aperti all’impatto “sensitivo” di un evento,
soprattutto se riguarda I’ambiente familiare. La loro relazione con la storia resta poi sempre
fondamentalmente “emotiva”. I loro punti di riferimento nello spazio e nel tempo, in effetti, non
sono fissati dalla geografia o dalle date del calendario, ma piuttosto dalla densita affettiva di un
incontro, di un lavoro, di un incidente, di una festa. Le loro reazioni sono piuttosto immediate,
guidate da un criterio piu intuitivo che da un pensiero teorico, e tutto cio rende indispensabile una
grande capacita di discernimento, di iniziativa e creativita nel modo d’impostare I’azione pastorale.

Accostamento e modi di comunicazione

Per la mentalita degli Zingari I’azione pastorale sara piu incisiva quando essa si svolgera nel seno di
piccoli gruppi. Risulta qui piu facile la personalizzazione e la condivisione della esperienza di fede,
mentre ivi si partecipa agli stessi avvenimenti, illuminandoli con la luce del Vangelo e si raccontano
le singolari realizzazioni d’incontro con il Signore. In tali gruppi gli Zingari si ritrovano con se
stessi e con la loro cultura ed é apprezzato il loro “protagonismo” e la responsabilita laicale.
L’anonimato spersonalizzante toglie invece alla pastorale gran parte delle sue potenzialita.

60. LaParoladi Dio annunciata agli Zingari nei vari ambiti dell’azione pastorale sara da loro piu
facilmente accolta se proclamata da qualcuno che si € dimostrato, in concreto, solidale verso di loro
attraverso gli avvenimenti della vita. Nell’ambito concreto della catechesi risulta inoltre importante
includere sempre un dialogo che permetta agli Zingari di esprimere come percepiscono e vivono il
proprio rapporto con Dio. Le situazioni vissute spesso dicono piu delle idee ridondanti in cui
rischiano di perdersi.

61. Occorrera inoltre valutare I’opportunita di intraprendere traduzioni di testi liturgici, della
Bibbia, di libri di preghiere, nella lingua usata dalle varie etnie nelle diverse regioni. Analogamente,
il ricorso alla musica — molto apprezzata e praticata presso gli Zingari — negli incontri pastorali e
nelle celebrazioni liturgiche & un validissimo supporto, che conviene promuovere e sviluppare.
Infine, dato che la memoria visiva degli Zingari € straordinariamente sviluppata, i sussidi didattici



in forma cartacea e video, con foto significative, e in tutta la varieta offerta dalle nuove tecnologie,
se ben adattati alla mentalita zingara, possono offrire un aiuto prezioso, se non indispensabile.

Pastorale sacramentale

62. Larichiesta dei sacramenti da parte delle famiglie si situa in un contesto che riguarda il
rapporto reciproco fra Chiesa e Zingari. Essi si rivolgono di preferenza al Rasaj (sacerdote) o
all’équipe parrocchiale che hanno saputo dimostrarsi accoglienti e aperti nei loro confronti, senza
dubbio perché hanno condiviso anche momenti dolorosi o pericolosi della loro vita. Prima di dare
una risposta affrettata, € necessario discernere la qualita della relazione esistente fra la famiglia
zingara e la comunita cristiana locale. Questa valutazione determina I’autenticita della domanda, e
dovra incidere nella preparazione al sacramento e nel suo svolgimento.

63. Il battesimo é di solito il sacramento piu richiesto. Occorrera pero sviluppare
I’accompagnamento spirituale della famiglia e del battezzato in modo tale da arrivare a completare
I’intero arco dell’iniziazione cristiana. La risposta data alla prima domanda di battesimo sara pero
determinante e si ripercuotera sull’avvenire, su tutta una vita.

Il dialogo preparatorio alla celebrazione del battesimo deve comunque partire dalla esistenza
zingara quotidiana, altrimenti si correra il rischio di usare un linguaggio religioso parallelo alla loro
vita, al quale si aderira soltanto esteriormente. Bisognera inoltre fare una scelta accurata del padrino
o della madrina, un ruolo che implica I’accettazione di una relazione privilegiata, in continuita, con
la famiglia. Per questo la loro presenza, nella preparazione, € molto conveniente, anche se non
sempre ¢ facile da ottenere.

64.  Vanno dunque evitati sia i battesimi senza I’adeguata preparazione, sia I’imposizione delle
esigenze che valgono per i gagé, come se gli Zingari fossero membri “usuali” della comunita
territoriale. Se il celebrante non possiede una formazione specifica per una catechesi adattata agli
Zingari, converra dunque che si consulti con il Cappellano degli Zingari piu vicino. Durante la
celebrazione si dovra poi curare bene il linguaggio, per poter nutrire e sviluppare la fede dei
genitori, dei padrini, delle madrine e di tutta la famiglia presente. Non tutte le parole di cui pud
servirsi un gago sono infatti comprensibili a uno Zingaro. Le immagini utilizzate non hanno cioé lo
stesso impatto in una differente visione del mondo.

Comunque il battesimo dovrebbe essere celebrato con la presenza di membri di tutto il
Popolo di Dio. Come nel caso degli altri cattolici, la famiglia zingara, nella sua diversita, sara
associata alla preparazione e alla celebrazione. Si puo giungere cosi a un’esperienza di cattolicita
che puo inaugurare un rapporto nuovo tra Zingari e gagé, piu ancora se le relazioni istaurate in
occasione della preparazione sono mantenute in seguito, condividendo la loro vita.

65. Importante, soprattutto per i giovani, appare una pastorale della confermazione,
sacramento praticamente sconosciuto dalle comunita zingare. La relativa catechesi di preparazione
consente di recuperare, sul modello catecumenale, le carenze precedenti dell'iniziazione cristiana,
educandoli a una libera e consapevole aggregazione alla Chiesa. La confermazione, mentre
introduce il battezzato alla piena partecipazione alla vita dello Spirito, all'esperienza di Dio e alla
testimonianza della fede, gli scopre insieme il significato della sua appartenenza ecclesiale e della
sua responsabilita missionaria. Appare altresi importante dare rilievo all'altro “soggetto” del
sacramento, cioé alla comunita, da includere nella catechesi in forma intergenerazionale, perché in
occasione della celebrazione dei “suoi cresimati” possa vivere essa stessa la grazia di una nuova
Pentecoste, venendo confermata al soffio dello Spirito, nella sua vocazione cristiana e nella sua
missione evangelizzatrice.



66.  Fonte e vertice della comunione in Cristo e con la Chiesa & I'Eucaristia, memoriale della
morte e resurrezione del Signore, sacramento pure non ancora acquisito nel suo pieno significato
dagli Zingari. Tuttavia esso trova un risvolto importante nella tradizione di alcuni gruppi circa i
banchetti sacri, celebrati di solito in onore del Santo protettore della famiglia o per la pace dei
defunti. Vi si loda Dio per le grazie ricevute e si condividono i cibi, prima il pane e il vino, che
vengono spesso benedetti dal capo della famiglia ospitante. Questa esperienza di comunione nel
convito, in cui gli Zingari affermano I'appartenenza alla propria comunita, puo essere permeata da
un continuo riferimento a Dio quale fonte dei beni che danno un senso e un valore alla vita, nel qual
caso diventa punto di partenza per una progressiva introduzione nella comunita cristiana riunita
nella preghiera. Cio avviene soprattutto nella liturgia eucaristica, dove il sacramento potra essere
rivelato e celebrato quale condivisione dello stesso pane della vita, alla mensa del Padre,
nell’incontro con il mistero pasquale, celebrato nell’eucaristia quale memoriale del Cristo fattosi
dono per noi. Lo contraccambiamo, fatti noi stessi dono a Dio e al prossimo, nella carita.

67. 1l sacramento della penitenza o riconciliazione, pur disertato nella forma sacramentale, trova
un preciso riferimento sia nella consuetudine degli Zingari di chiedere continuamente e anche
pubblicamente perdono a Dio per le proprie mancanze, sia nella concezione e nel comportamento
con cui la tradizione regola la riconciliazione, qguando riammette un membro nella comunita, dalla
guale era stato dichiarato "impuro” e bandito per gravi infrazioni del codice etico. Il sacramento
allora si fa segno visibile di un processo di conversione, nel quale, da una parte, & Gesu stesso che
dona, mediante il ministero della Chiesa, il perdono misericordioso del Padre, inscindibile dalla
riconciliazione con i fratelli, dall'altra € la risposta umana sostenuta dalla grazia dello Spirito, che si
apre alla retta coscienza morale nell'adesione radicale a Dio.

68.  Per quanto riguarda il matrimonio, € da considerare che esso € iscritto nella cultura e nella
tradizione zingara con varieta di rituali, a seconda del gruppo di appartenenza, ma con uguale
sostanza. | due contraenti assumono, ciog, tutti i diritti e doveri coniugali di fronte alla comunita,
che sancisce la validita dell’unione, quale status permanente dove i valori etici e naturali — liberta,
fedelta, indissolubilita e fecondita — sono sostanzialmente custoditi. L’unione matrimoniale € qui
intesa come totalmente diversa da una qualsiasi semplice unione sessuale e si presenta quindi come
un evento straordinario, che si avvicina alla visione cattolica del matrimonio, per cui potra essere
ritenuto, per i battezzati, una base significativa del futuro sacramento, la cui “forma” e richiesta
dalla Chiesa. La famiglia, cuore e fondamento della cultura e della struttura sociale degli Zingari,
sacramentalmente cosi rinnovata, si fa terreno fecondo per la formazione di piccole comunita
cristiane, nella prospettiva della graduale e piena partecipazione alla vita della Chiesa nella varieta
dei carismi e dei ministeri.

69. L'unzione degli infermi € un sacramento non solo non praticato, ma misconosciuto come
segno sacramentale di Cristo e preghiera di tutta la Chiesa per il malato. Il rifiuto del sacramento €
dovuto alla falsa convinzione che esso sia collegato alla morte. Da qui l'istanza di una
evangelizzazione della sofferenza, in cui il malato, unito a Cristo, che si € caricato delle sofferenze
dell'umanita (cfr Mt 8,17), vive I'esperienza della sua infermita come abbandono fiducioso a Dio
Padre e come apertura generosa alla solidarieta con gli altri sofferenti, cosi disponendosi ad
accogliere il dono della guarigione, che Dio pud operare nel profondo dell'anima, irradiandone gli
effetti sul corpo. Il sacramento puo trovare un efficace punto di partenza nella grande sollecitudine
per i malati e in particolare per i morenti, che sono portati dall'ospedale a "casa" perché possano
ancora godere dell'amore e della tenerezza della famiglia e della comunita.

La liturgia dei defunti, insistentemente richiesta per il timore che il defunto non si senta
adeguatamente onorato, € chiamata a purificare e a perfezionare, alla luce del mistero pasquale, il



culto tradizionale dei morti, vissuto in tutti i gruppi, pur con modalita diverse, in modo comunitario,
con grande enfasi e generosita.

1 pellegrinaggi

70. I pellegrinaggi sono espressione devozionale molto apprezzata dagli Zingari. Risultano, di
fatto, attraenti occasioni di riunione per le loro famiglie. Spesso poi i “luoghi sacri” di incontro con
il “Santo”, o la “Santa”, sono legati alla storia familiare. Un avvenimento, un voto, un cammino di
preghiera vissuti come un incontro personale con il “Dio del Santo o della Santa”, cementano in
effetti la fedelta di un gruppo. Se la Chiesa, grazie alla presenza di Cappellani, di religiosi/e, o di
laici, condivide, comprendendola, la preghiera degli Zingari, amministra loro il battesimo o
benedice un matrimonio, il pellegrinaggio disporra i partecipanti a un’esperienza di cattolicita che
condurra dalla “Santa” o dal “Santo” alla persona di Cristo e a legami ecclesiali con i gagé.

Pure i battesimi preparati in questi luoghi di pellegrinaggio possono essere celebrati con
maggiore profondita e autenticita, perché risultano piu familiari e sono scelti per tempo dagli
Zingari stessi. In tali occasioni sara altresi possibile, mediante catechesi adattate agli adulti,
approfondire la fede in Cristo partendo dalla loro religiosita.

71.  Anche la Via Crucis, svolta e ripetuta specialmente durante i giorni del pellegrinaggio, ¢ di
solito molto apprezzata. La si vive, ciog, come una celebrazione penitenziale che gli Zingari
possono animare con maggiore facilita, giacché le stazioni della Via Crucis di Cristo parlano a loro
cuore a cuore, rimandandoli alle sofferenze della vita e invitandoli a operare a favore della
riconciliazione con i gagé e tra Zingari. Ma anche la pia recita del Rosario fa parte dell’orante
peregrinare.

La presenza di Sacerdoti, religiosi/e e laici che vivono vicino a loro durante alcuni giorni,
rende inoltre possibili molteplici riunioni e conversazioni in cui gli Zingari prendono la parola e
testimoniano la loro fede, nutrendosi di un Vangelo condiviso. In queste occasioni ci sono altresi
possibilita di contatti con gagé, che modificano spesso I’immagine negativa degli Zingari
nell’opinione pubblica e distruggono generalizzati pregiudizi.

72.  Per questo e conveniente promuovere tutti i vari tipi di pellegrinaggio, ma in particolare
quelli a dimensione internazionale, nei quali piu facilmente si sperimenta la cattolicita vissuta.
Devono essere analogamente sostenuti i pellegrinaggi regionali, piu accessibili anche alle famiglie
povere. Seppur questi pellegrinaggi, meno conosciuti, non sono soliti avere una funzione formativa,
possono pero trasmettere il gusto del Vangelo, alimentando la fede di ognuno. Essi costituiscono
inoltre una buona occasione per promuovere i grandi pellegrinaggi, attraverso le testimonianze delle
famiglie che vi hanno gia partecipato, vivendo momenti indimenticabili e incontri inediti.

73.  E necessario infine che la comunita responsabile di un santuario coordini il pellegrinaggio
zingaro e prenda contatto con qualche responsabile della relativa équipe pastorale, soprattutto se in
loco non si ¢ abituati alla loro cultura e alle loro tradizioni. In questo modo si potranno anche
analizzare le eventuali reazioni degli abitanti della citta o del paese dove sorge il santuario, o del
vicinato, per conoscerne il tenore e stabilire gli opportuni interventi. Se non si agisce in anticipo,
I’alloggio delle famiglie o lo stazionamento delle carovane possono suscitare infatti tensioni il cui
ricordo negativo durera a lungo.

Le sfide della Pastorale per gli Zingari

Passaggio dal sospetto alla fiducia



74. 1l fatto di presentarsi con amore e con il desiderio di proclamare la Buona Novella non e
sufficiente per creare tra Zingaro e Operatore pastorale gagé un rapporto di fiducia, perché la storia
ha un suo peso e, dopo tanti torti subiti, la popolazione gitana resta sospettosa di fronte all’iniziativa
di chiungue cerchi di penetrare nel suo mondo. Il superamento di questo iniziale atteggiamento puo
solo provenire da dimostrazioni concrete di solidarieta, anche attraverso una condivisione di vita.

Ogni dimostrazione e ogni atto di reciproco perdono consolidano poi la fiducia e la
solidarieta, favorendo I’instaurazione di rapporti positivi tra Zingari e gagé. In tale contesto si
inserisce la parola di Papa Giovanni Paolo Il ai fedeli, il 12 marzo 2000, quando si chiese perdono
anche per i peccati commessi nei confronti degli Zingari dai figli della Chiesa nel corso della
storia[10].

Dalle varie credenze alla fede

75. Analogamente a quanto succede fra i gagé, molti Zingari sono battezzati ma non
evangelizzati. La sola “credenza in Dio” non é sufficiente, nella visione della fede cristiana, perché
e necessario arrivare all’accoglienza autentica di Gesu Cristo e del suo messaggio. Il passaggio
dalle credenze alla fede pu0 essere eventualmente avviato attraverso itinerari di tipo catecumenale,
che portino i battezzati al gioioso incontro con la persona del Signore.

Questo sforzo verso la maturita della fede cristiana dovrebbe sradicare quella fuorviante
credulita che spesso porta alla pratica della chiromanzia e piu in generale alla superstizione. Vanno
altresi superate le concezioni errate sul significato dei riti liturgici. In questo contesto occorre
rimettere sul giusto binario le richieste di sacramenti motivate da intenzioni sbagliate o incomplete,
come lo ¢ il desiderio della salute corporale del bambino.

Ecclesialita, ecumenismo e dialogo inter-religioso

76.  Una fede matura & anche fede ecclesiale, vissuta cioé stabilmente in seno alla Chiesa. Mentre
il contatto con membri di altre confessioni cristiane e religioni potrebbe essere un’occasione
d’arricchimento, non giova certo alla crescita della fede un cambiamento di appartenenza con
passaggio a una Chiesa o comunita ecclesiale determinata dato che tra queste e la Chiesa cattolica vi
sono importanti divergenze, non solo di carattere storico, sociologico, psicologico e culturale, ma
soprattutto nell'interpretazione della verita rivelata (cfr UR 19). E da evitare dunque anche la
contemporanea frequentazione di due o piu chiese, il che significherebbe un’anomala spaccatura fra
fede e sua celebrazione nel culto.

77.  E inoltre necessario distinguere accuratamente le confessioni cristiane dalle sette e dai
“nuovi movimenti religiosi”. Questi ultimi possono eventualmente attirare — a volte addirittura con
metodi permeati di proselitismo non evangelico — I’innata religiosita degli Zingari, ma non si
configurano come realta autenticamente ecclesiali. Percio si dovra fare tutto il possibile perché gli
Zingari non cadano in lacci settari.

Comunque occorre tener presente che le frequenti migrazioni li mettono in contatto con gagé
e Zingari appartenenti ad altre confessioni e religioni, e da cio sorge la necessita di impostare la
pastorale con giusta prospettiva ecumenica e inter-religiosa, sia nel modo di presentare il messaggio
evangelico, sia nel rapporto con i credenti delle altre confessioni e religioni.

78.  Un ruolo particolare potrebbero avere in questa pastorale specifica i nuovi movimenti
ecclesiali che lo Spirito Santo suscita nella Chiesa. Con il forte senso della dimensione comunitaria,
con I’apertura, la disponibilita e la cordialita loro peculiari, possono costituire in effetti un luogo



concreto per I’espressione “emotiva” religiosa degli Zingari, nonché favorire la loro migliore
evangelizzazione, in una reciproca interazione.

Analogamente sarebbe utile creare nella pastorale specifica per gli Zingari, uno spazio per le
associazioni cattoliche internazionali e/o nazionali, che rimangano, pero, in costante rapporto di
comunione e di collaborazione, a seconda delle circostanze, con il Pontificio Consiglio della
Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, con la Chiesa locale e la Direzione nazionale che si occupa
dei Nomadi.

La secolarizzazione

79. Costatiamo a questo proposito che essa, generalizzata in molte societa di oggi, investe
sempre piu anche gli Zingari e in particolare quelli piu integrati nel mondo dei gagé. L’urto ha la
particolarita di trovarli “meno preparati”, perché la situazione di separazione dal resto della societa
li aveva finora risparmiati da questo pericolo. Adesso invece ne subiscono quasi d’un tratto
I’impatto. La secolarizzazione ha poi una presa del tutto speciale sul mondo giovanile, piu
facilmente attirato da false prospettive che si offrono, e cio a danno della religiosita vissuta in seno
alle famiglie. | giovani entrano sempre piu in contatto con altri giovani gagé, che spesso non
manifestano alcun interesse religioso, suscitando negli Zingari interrogativi ignorati dai loro
genitori. Questi non sono poi cosi preparati per rispondere a domande che a loro volta non si sono
mai poste, perché finora Dio risultava “evidente”. Ci0 rende pressante una pastorale giovanile degli
Zingari, che va impostata in modo prioritario.

CAPITOLO VI
Strutture e Operatori Pastorali

80.  Fermo restando il primato della carita, che accende nelle persone e nelle istituzioni il
desiderio di favorire la piena comunione con Cristo di ogni singolo essere umano e ogni comunita,
comprese quelle zingare, occorre considerare quali siano le strutture piu adeguate per I’avviamento,
dove non si sia ancora iniziata, o per il miglioramento, della pastorale per, fra e con gli Zingari.
Visto che ci troviamo di fronte a una loro realta complessa e pluriforme, e che la situazione delle
diverse Chiese particolari &€ pure molto variegata, i criteri generali riportati qui di seguito andranno
applicati alle concrete circostanze locali, con gli opportuni adeguamenti. Occorrera inoltre
distinguere cio che trova la sua realizzazione a livello locale, da cio che si estende a un’intera
Nazione o regione, o addirittura alla Chiesa universale, anche se va ben curato il relativo
coordinamento e la necessaria comunione gerarchica.

Il Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti

81.  Papa Giovanni Paolo I, nella Costituzione Apostolica Pastor Bonus[11], del 28 giugno
1988, affidava al Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti il compito di
rivolgere «la sollecitudine pastorale della Chiesa alle particolari necessita di coloro che sono stati
costretti ad abbandonare la propria patria o0 non ne hanno affatto; parimenti [il Consiglio] procura di
seguire con la dovuta attenzione le questioni attinenti a questa materia» (art. 149). Esso «s’impegna
perché nelle Chiese locali sia offerta un’efficace e appropriata assistenza spirituale, se necessario
anche mediante opportune strutture pastorali, sia ai profughi e agli esuli, sia ai migranti, ai nomadi e
alla gente del circo» (art. 150 § 1). Questo Dicastero &, pertanto, una nuova espressione della cura



costantemente manifestata dalla Chiesa nei passati decenni, con successive creazioni di vari
Organismi e Uffici operanti all’interno della Curia Romana.

82.  Larealizzazione concreta del mandato ad esso affidato si svolge nel lavoro quotidiano di
animazione, promozione e coordinamento della pastorale, come pure nella presenza a diverse
attivita dell’ Apostolato dei Nomadi. Il Pontificio Consiglio si rivolge dunque alle Conferenze
Episcopali, alle corrispondenti Strutture Gerarchiche delle Chiese Orientali Cattoliche — nel rispetto
della competenza della relativa Congregazione — e alle Federazioni regionali e continentali delle
Conferenze Episcopali, nonché a singole Diocesi/Eparchie, per stimolare, nell’attuazione specifica,
questa cura pastorale. Per favorire, poi, la diffusione e la condivisione delle esperienze concrete
nelle varie Chiese locali, il Dicastero organizza esso stesso congressi, incontri e seminari
internazionali, e partecipa, nella misura del ragionevole, a quelli indetti pure da altre entita. Inoltre,
si mantengono contatti diretti con vari Enti internazionali impegnati nella promozione umana e
nella pastorale della gente nomade.

Le Conferenze Episcopali e le corrispondenti Strutture Gerarchiche delle Chiese Orientali
Cattoliche

83.  Considerato il carattere specifico della pastorale per gli Zingari, un ruolo speciale spetta in
essa alla Conferenza Episcopale del Paese dove vivono gli Zingari e alle corrispondenti Strutture
Gerarchiche delle Chiese Orientali Cattoliche che, per mezzo della Commissione istituita nel suo
seno per la pastorale dei Migranti e degli Itineranti, avra una particolare attenzione per la specificita
zingara. Nella distribuzione delle risorse umane e materiali disponibili, la Conferenza Episcopale e
la corrispondente Struttura Gerarchica delle Chiese Orientali Cattoliche sara poi attenta a che la
pastorale per gli Zingari non subisca discriminazioni, ma riceva un trattamento proporzionato alla
sua importanza, nel contesto anche delle altre minoranze.

I compiti della relativa Commissione includono non solo il coordinamento delle istanze
locali, ma anche gli sforzi per sensibilizzare fedeli e Pastori circa la realta zingara. | Vescovi
daranno dunque la dovuta attenzione a questa pastorale durante una qualche loro sessione di
formazione permanente (cfr PG 24). Sara inoltre necessario promuovere un’informazione nelle
comunita, che sia sostenuta dall’insieme dei Pastori, anche se il Promotore episcopale — o chi per lui
—riceve il suo incarico specifico. Egli comunque non puo svolgerlo da solo. Tenendo in conto la
distribuzione geografica della popolazione zingara, potrebbe risultare inoltre conveniente un certo
coordinamento pastorale a livello regionale o continentale, oltre che nazionale.

L’Episcopato e la pastorale degli Zingari

84.  Dal rapporto d’immanenza reciproca fra Chiesa universale e singole Chiese particolari (cfr
LG 13)[12], deriva una cattolicita che congiunge e plasma entrambe le dimensioni ecclesiali. Ogni
singola Chiesa particolare, ciog, é cattolica in sé stessa, con una cattolicita che si traduce in cordiale
comunione. La Chiesa «che in tutte le lingue si esprime e tutte le lingue nell'amore intende e
abbraccia, vincendo cosi la dispersione babelica» (4G 4), raggiunge, penetra, e assume le diversita
umane nella pienezza cattolica (cfr AG 6).

85.  Compito dei Vescovi € dunque quello di mantenere e approfondire I’unita delle Chiese
particolari, nella missione, riconoscendo e valorizzando ogni esperienza umana aperta alla
dimensione religiosa e trascendente, con particolare sollecitudine verso quei fedeli che sono in
situazione di emarginazione. La minoranza zingara deve attirare dunque la loro attenzione pastorale,
evitando che la caratteristica “internazionale” di questa popolazione si traduca in mancanza di una
sua percezione a livello locale e regionale.



86.  Come custodi, per eccellenza, della comunione, i Vescovi tenderanno concretamente a
custodire I’unita e I’identita zingara, e I’unione fra essa e quella ecclesiale autoctona. Se non
rispetta la loro identita, in effetti, la Chiesa particolare non pud neppure costruire la propria unita.
Parimenti e un’esigenza della comunione ecclesiale che gli Zingari sentano come propria la Chiesa
locale in cui si trovano. I Pastori cercheranno quindi di stimolare questo sentimento. Un’espressione
pratica di tale comunione ecclesiale & certamente il dialogo sincero e autentico tra le varie comunita
stabili autoctone e gli Zingari. E compito ancora dei Vescovi favorire e agevolare tale
comunicazione, nella piena considerazione, appunto, dei valori, della cultura e dell’identita di
ciascuno.

Possibili strutture pastorali di giurisdizione personale

87.  Lapeculiarita della pastorale zingara é tale che una Chiesa particolare o locale puo trovarsi
senza possibilita adeguate — soprattutto per mancanza di Operatori pastorali adatti — per attuarla con
efficacia. Occorrera dunque pensare alla possibilita di una direzione interdiocesana o
nazionale/sinodale, che faccia capo alla Conferenza Episcopale o alla corrispondente Struttura
Gerarchica delle Chiese Orientali Cattoliche, e che possa occuparsi della congrua distribuzione
delle risorse, nel senso ampio del termine, della preparazione degli Operatori pastorali, del
coordinamento e del rapporto con istituzioni simili di altri Paesi, ecc. A questo proposito potrebbe
risultare utile o addirittura necessaria un’unita di direzione pastorale, che segua efficacemente il
lavoro e le condizioni in cui vivono i Cappellani e gli altri Operatori pastorali, ferma restando la
potesta dei Vescovi diocesani.

88.  Le dimensioni del “fenomeno zingaro”, infatti, e le sue peculiarita non sempre rendono facile
una risposta pastorale efficace impostata esclusivamente sulla figura della “Cappellania” diocesana
o interdiocesana. Una soluzione complessiva, duratura, piu sicura e con adeguati margini di
autonomia — sempre in armonica convergenza con le Autorita ecclesiali locali — potrebbe essere
cercata nell’ambito delle strutture pastorali previste nella legislazione e nella prassi della
Chiesa[13].

Il Promotore episcopale

89.  E necessario che all’interno delle Conferenze Episcopali e delle corrispondenti Strutture
Gerarchiche delle Chiese Orientali Cattoliche interessate sia nominato un VVescovo Promotore della
pastorale per gli Zingari. E auspicabile che egli abbia una qualche esperienza pastorale presso
questa popolazione, ma in ogni caso dovra avere una formazione personale sufficiente per penetrare
la specificita del mondo zingaro e comprenderla, giacché questa non e riducibile a cio che viene
comunemente affermato o ritenuto. 1l Promotore episcopale, come € evidente, dovra permanere in
stretto contatto con I’équipe nazionale relativa e vi apportera anche la visione della Chiesa
universale in relazione alla Chiesa locale, al fine di far captare la dimensione generale, oltre la
relazione fluttuante degli Zingari con la societa e con la Chiesa. Egli si mostrera particolarmente
sollecito in favore degli Zingari, sostenendo I’azione pastorale che a loro vantaggio svolgono i
Cappellani e i Parroci. Occorrera, inoltre, informare i VVescovi della presenza zingara nelle loro
diocesi/eparchie — e viceversa — e invitarli magari a destinare un sacerdote, una religiosa o un laico,
per tener desta la preoccupazione dell’evangelizzazione fra gli Zingari. Nei Paesi poi in cui tale
popolazione € numerosa e in espansione, uno dei primi compiti sara quello di creare una struttura
pastorale nazionale/sinodale, regionale o nell’ambito di una specifica Chiesa sui iuris, 0 di
rafforzare quella esistente.

La Direzione nazionale



90.  Anche se le “Cappellanie” nazionali, o simili, sono organizzate in modo non uniforme, in
genere esse comprendono un Direttore nazionale, magari coadiuvato da uno o due assistenti,
secondo la consistenza della popolazione zingara e I’ambito geografico in cui essa é presente.
Incontri nazionali, o simili, in cui partecipano Zingari e sacerdoti, religiose e laici gagé, permettono
di trattare i grandi problemi che riguardano questa popolazione e di emettere proposte per I’azione
pastorale ecclesiale. In questo ambito, I’indirizzo del Promotore episcopale € indispensabile. L’asse
portante di ogni attivita tendera comunque a far si che gli Zingari stessi siano responsabili del loro
destino. Il Direttore nazionale, o I’equivalente, sara persona con vasta conoscenza della popolazione
zingara, con visione internazionale ed esperienza sul terreno e di lavoro in équipe.

91. Il Direttore nazionale, o I’equivalente, incoraggera anche la creazione — se necessario — di
équipes regionali e diocesane/eparchiali con il compito di analizzare la comune esperienza, sia in
vista di una maggiore giustizia nei confronti degli Zingari, sia per migliorare la qualita e la
continuita dell’assistenza religiosa e della catechesi. Saranno proposte poi sessioni annuali di
formazione per Cappellani, religiosi/e e laici. Sarebbe opportuno altresi organizzare periodi di
convivenza presso famiglie e comunita zingare, per comprenderne dall’interno la mentalita, la rete
relazionale, la poverta relativa, le qualita e le carenze esistenti. E un’esperienza difficile, ma anche
arricchente. La Direzione nazionale, o I’equivalente, potra altresi sostenere la creazione di “scuole
della fede” per le coppie e le famiglie zingare, chiamate a partecipare, in forma piu concreta,
all’animazione cristiana delle loro comunita.

Le Cappellanie/Missioni

92.  Allo scopo di non escludere nessuno dalla comunione ecclesiale, una ormai collaudata
esperienza affianca alle strutture pastorali su base territoriale — sostanzialmente le parrocchie — altre
strutture, rivolte invece a diverse categorie di persone bisognose di una pastorale specifica.
Troviamo cosi nella Chiesa Cappellanie/Missioni per i migranti, i rifugiati, gli universitari, gli
ammalati negli ospedali, i carcerati, il mondo dello sport, dello spettacolo, ecc. Abbiamo richiamato
questo contesto perché in esso trova il suo posto la “Cappellania” che realizza una specifica
pastorale degli Zingari, dotata di tutti i mezzi necessari per adempiere la sua missione.

I Cappellani/Missionari

93.  Per esercitare il ministero pastorale specifico con gli Zingari & necessaria una speciale
preparazione, guidata dal Promotore episcopale, indirizzata dalla Direzione nazionale, o
I’equivalente, in comunione con i Vescovi diocesani/eparchiali interessati. Questo compito di
formazione dei presbiteri per il mondo zingaro richiede cosi un’équipe nazionale, o equivalente,
efficiente e preparata. In ogni luogo dovrebbe poi operare un numero di Cappellani proporzionato
alla presenza in loco di popolazione zingara.

Tale pastorale coinvolge naturalmente anche i Parroci del luogo, che non debbono caricare I’intero
peso dell’impegno apostolico con gli Zingari sulle spalle dei Cappellani/Missionari di pastorale
specifica. Fra essi e i Parroci dovra svilupparsi, comunque, una grande sinergia e uno spirito di
collaborazione. Spetta infatti specialmente a questi ultimi sensibilizzare pastoralmente la comunita
parrocchiale nei riguardi degli Zingari, mentre debbono essere disposti anche a lasciarsi aiutare dal
Cappellano/Missionario nel ministero presso di loro.

94.  Dato che il ministero nelle Cappellanie/Missioni di pastorale specifica per gli Zingari si
presenta come un impegno particolarmente difficile, i Sacerdoti destinati a questo compito vanno
aiutati e incoraggiati.



Si raccomanda, poi, il coordinamento tra pastorale territoriale e personale e si auspica che i
Parroci e tali Cappellani/Missionari cerchino e realizzino un proficuo dialogo tra di loro. E
importante altresi che nei Seminari e negli Istituti di formazione dei religiosi e delle religiose dei
Paesi interessati si dia almeno una qualche nozione circa la pastorale a favore degli Zingari.

95. Il decreto della Pontificia Commissione per la Pastorale delle Migrazioni e del Turismo, del
19 marzo 1982, riportava un elenco di sette facolta speciali di cui godevano i Cappellani di alcune
categorie di fedeli, tra cui i Cappellani dei nomadi (facolta che si estendevano anche al sacerdote
che, assente o impedito il Cappellano, fosse stato nominato a farne le veci).

Va tenuto conto che quando fu emanato I’anzidetto decreto, oltre al Codice di Diritto Canonico del
1917, vigeva I’istruzione De pastorali migratorum cura, della Sacra Congregazione per i Vescovi,
del 22 agosto 1969, il cui n. 36 § 2 prevedeva che la nomina di tali Cappellani avvenisse attraverso
un suo rescritto.

Comunque, nel considerare le facolta dei Cappellani/Missionari dediti alla pastorale in favore degli
Zingari, occorre tener presente ora non solo la disciplina del CIC del 1983 e quella del CCEO
riguardo alle singole materie a cui si riferiscono le facolta, ma soprattutto il fatto che i
Cappellani/Missionari sono nominati dal competente Ordinario/Gerarca, per esempio a norma del
CIC can. 565 e del CCEO can. 585. Come tali, dunque, le facolta si riferiscono a una certa
diocesi/eparchia, con eccezione della facolta di ascoltare le confessioni, data ora normalmente
ubique terrarum[14].

Rimarrebbe unicamente, quindi, la facolta di riservare il Santissimo Sacramento in roulottes,
sebbene anche qui la normativa del can. 934 conceda maggiore possibilita di azione all’Ordinario di
quanto lo facesse il can. 1265 del Codice del 1917. In ogni caso il Pontificio Consiglio della
Pastorale per i Migranti e gli Itineranti puo concedere simile indulto, a certe condizioni.

Operatori pastorali al servizio delle comunita zingare

96.  Gli Operatori pastorali, uomini e donne, coppie zingare o di gagé, laici, diaconi, religiosi non
sacerdoti e religiose, sono chiamati a mettersi al servizio degli Zingari con una responsabilita
precisa ed eventualmente con “lettera di missione” del VVescovo o di chi regge la struttura pastorale
eretta a tal fine. Spetta al VVescovo diocesano o al Gerarca del luogo riconoscere e definire il
servizio richiesto, preoccupandosi di affidarne la formazione all’équipe nazionale, o a quella
regionale, guidata dal Promotore episcopale.

97.  In genere, per la formazione varra ricordare che un Operatore pastorale anche con relazioni
permanenti con famiglie zingare, non é facilmente accettato o riconosciuto dalla comunita
territoriale, mentre e pure vero che non sempre e immediatamente accettato dagli Zingari stessi.
Egli comunque dovra intensificare i suoi contatti per conoscerne la storia e la situazione e per
comprendere la rete relazionale di un quartiere zingaro o di un’area di sosta.

Gli Operatori pastorali inoltre cercheranno di preoccuparsi di formare un’équipe di
riflessione con presenza zingara, non facile da realizzare, soprattutto d’inizio. Per questo non pochi
Operatori pastorali si stancano e si scoraggiano perché si trovano da soli ad analizzare le loro
esperienze e a sopportarne il peso. Situati alla frontiera di due mondi culturali diversi, essi devono
invece contare su una comunita cristiana accogliente, che cerca, anche grazie a loro, di andare
incontro agli Zingari, di camminare insieme, affinché la fraternita cristiana universale proclamata
sia effettiva.



Le comunita-ponte

98. Intali situazioni di sperimentata e oggettiva difficolta, le cosiddette comunita-ponte,
costituite da Operatori pastorali gageé che condividono la vita di una comunita zingara, si sono
dimostrate una valida espressione di unita organica e vanno quindi incoraggiate. In effetti, la
condivisione della vita quotidiana ha spesso piu valore di molti discorsi, per cui esse si rivelano
quasi indispensabili affinché anche le comunita cristiane si liberino dei pregiudizi e delle condanne
generalizzate degli Zingari e accettino d’incontrarli.

L’intervento del Promotore episcopale e del Vescovo diocesano/eparchiale, in questo campo,
e particolarmente decisivo, al fine di ottenere che tali comunita-ponte siano appoggiate e promosse,
e contemporaneamente non diventino una facile giustificazione per il disinteresse degli altri
cristiani. Per lo stesso motivo, poi, il Promotore episcopale e I’Ordinario diocesano o il Gerarca del
luogo saranno sistematicamente informati circa I’operare della comunita-ponte.

Operatori pastorali zingari

99. Da una pastorale ben impostata dovrebbe nascere, come frutto naturale, un “protagonismo”
degli stessi Zingari. Essi saranno cioé apostoli di se stessi. Anche in questo modo troverebbero
allora compimento le parole di Papa Paolo VI, che attesto, pur in altro contesto: «Occorrera
un’incubazione del ‘mistero’ cristiano nel genio del vostro popolo, perché poi la sua voce nativa,
piu limpida e piu franca, si innalzi armoniosa nel coro delle altre voci della Chiesa universale»[15].

Comunque, generalmente, i laici zingari impegnati nella pastorale preferiscono un compito
non definitivo e rinnovabile, poiché, di fatto, le loro condizioni di vita, piu di altre, sono soggette
alle incognite dell’esistenza. La poverta di alcuni familiari, per esempio, quando diventa
insopportabile, rende per essi impossibile I’esercizio della propria responsabilita apostolica, dato
che I’'urgenza di lottare per sopravvivere richiede tutte le loro forze. Inoltre la poca recettivita
dell’ambiente, nel caso in cui si percepisca il laico come un inviato dei gagé, pud indurre a
rinunciare al servizio, poiché cio implica il rischio di escludere lo Zingaro dalla sua comunita
originaria.

100. La formazione di laici zingari per compiti pastorali € comunque una priorita e impegna il
futuro della Chiesa. Essa non e cosa semplice poiché presuppone sempre il rapporto personale con
un sacerdote, un religioso, una religiosa o un laico che vive abitualmente in legame con una o piu
famiglie zingare, e che ha individuato la disposizione e la generosita di una persona o di una coppia
ben accette nel proprio ambiente e la cui influenza e percepibile. La loro formazione pero non deve
essere realizzata con separazione dalla famiglia, le cui reazioni e prese di coscienza devono essere
puntualmente considerate. Essa dovra avvenire, come ideale, congiuntamente anche ad altre persone
0 coppie zingare che abbiano accettato questo invito.

L’équipe animatrice dovra comunque discernere regolarmente I’evoluzione del gruppo e la
sua ripercussione sull’ambiente zingaro. L’esperienza della cattolicita portera a valutare poi se gli
Zingari prendono facilmente la parola, scoprendo sempre piu che la fede € relazione personale con
Cristo, il Quale e amore gratuito verso ogni persona. Anche la comunita cristiana che accompagna
I’équipe animatrice dovra interrogarsi sulla qualita della sua accoglienza e delle sue aspettative.
L’iniziativa dovra dunque essere reciproca e fonte di una esperienza cristiana condivisa, con parole
e condizioni di vita alle quali i laici non sono in genere abituati.

101. All’interno di tale “protagonismo” sgorghera la preghiera affinché lo Spirito susciti fra gli
Zingari generose vocazioni sacerdotali, diaconali e religiose, necessarie perché si possa parlare di



una autentica implantatio Ecclesiae (radicamento della Chiesa) in ambiente zingaro. Occorrera
quindi operare un’adeguata promozione delle vocazioni, memori che «la Chiesa mette piu profonde
radici in un gruppo umano qualsiasi, quando le varie comunita di fedeli traggono dai propri membri
i ministri della salvezza» (4G 16).

AUSPICIO FINALE

102.  Ci auguriamo che questi Orientamenti rispondano alle aspettative di molti che desideravano
avere un indirizzo pastorale d’insieme nel ministero a favore dei nostri fratelli e delle nostre sorelle
nomadi. Per la Chiesa, I’accoglienza degli Zingari rappresenta certamente una sfida. La presenza
dei nomadi, diffusa quasi ovunque, é in effetti anche un appello costante a vivere con fede il nostro
pellegrinaggio terreno, a realizzare la carita e la comunione cristiana, affinché si superi ogni
indifferenza e animosita nei loro riguardi. Nella Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte, Papa
Giovanni Paolo Il ci invita di fatto a «promuovere una spiritualita di comunione»[16],che significa
soprattutto condivisione delle gioie e delle sofferenze altrui, con intuizione dei loro desideri e cura
dei bisogni di ciascuno, per offrire a tutti vera e profonda amicizia[17].

Roma, dalla sede del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti,
[’otto Dicembre 2005, nella Solennita dell’ Immacolata Concezione della Beata Vergine Maria.

Stephen Fumio Cardinale Hamao
Presidente

Agostino Marchetto
Arcivescovo titolare di Astigi
Segretario

[1] Giovanni Paolo I, Costituzione Apostolica Pastor Bonus, art. 150, 8 1: A4S LXXX (1988), 899.
[2] V Congresso Mondiale della Pastorale per gli Zingari, in People on the Move XXXV (2003), n.
93 Supplemento.

[3] Cfr Romualdo Rodrigo,0AR, Zeffirino Giménez Malla “El Pelé”.1l primo zingaro della storia
beatificato, Roma 1997.

[4] Giovanni Paolo 11, Bolla di Indizione del Grande Giubileo dell’Anno 2000 Incarnationis
Mpysterium (29 novembre 1998), n. 7: 445 XCI (1999), 135.

[5] Giovanni Paolo I, Lettera Enciclica Redemptoris Missio (7 dicembre 1990), n. 58: A4S
LXXXI11 (1991), 306.

[6]Cfr Paolo VI, Omelia, 26 settembre 1965: Insegnamenti di Paolo VI, 111 (1965), 490-495.

[7]1 S. Agostino, De civitate Dei, XV1I11, 51, 2: PL 41, 614.

[8]Giovanni Paolo 1, Discorso ai partecipanti al III Convegno Internazionale della Pastorale per
gli Zingari, 9 novembre 1989: Insegnamenti di Giovanni Paolo I, X1, 2 (1989), 1195.



[9]Cfr Giovanni Paolo Il, Discorso ai partecipanti al Il Convegno Internazionale della Pastorale
per i Nomadi, 16 settembre 1980: “On the Move” X (1980) n. 31, 28-30.

[10]Cfr L Osservatore Romano, N. 61 (42.398), 13-14 marzo 2000, 7-9.

[11]4AS LXXX (1988), 841-934.

[12]Cfr pure Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera ai Vescovi della Chiesa Cattolica su
alcuni aspetti della Chiesa intesa come comunione, Nn. 8-9: AAS LXXXV (1993), 842-844.

[13]Cfr Concilio Ecumenico Vaticano 1, Decreto sul Ministero e la vita dei Presbiteri
Presbyterorum Ordinis (7 dicembre 1965), n. 10: 44S LV (1966), 1007-1008 e Decreto
sull’attivita missionaria della Chiesa Ad Gentes (7 dicembre 1965), n. 20, nota 4: A4S LVIII (1966),
971 e n. 27, nota 28: ibidem 979. Per analogia, vedi Giovanni Paolo I, Esortazione Apostolica post-
sinodale Ecclesia in America (6 novembre 1999), n. 65, nota 237: A4S XCI (1999), 800 ed
Esortazione Apostolica post-sinodale Ecclesia in Europa (28 giugno 2003), n. 103, nota 106: A4S
XCV (2003), 707.Cfr CIC cann.294-297.

[14] Diversamente dalla situazione vigente con il Codice del 1917, molte delle facolta menzionate
nel citato decreto del 19 marzo 1982 sono attualmente concesse nella Chiesa latina dall’Ordinario
del luogo a qualsiasi sacerdote: la facolta di binare in giorni feriali e di celebrare tre Messe nei
giorni festivi (CIC can. 905 § 2); la possibilita di celebrare una Messa nel pomeriggio del Giovedi
Santo per i fedeli che non possono partecipare alla Messa in Cena Domini (Missale Romanum); 1a
facolta di ascoltare le confessioni ovunque (CIC cann. 566 8 | e 967 § 2) e quella di amministrare il
sacramento della confermazione (CIC can. 884 8 1). Quanto alla facolta di assolvere in foro
sacramentale dalle censure latae sententiae non dichiarate e non riservate alla Sede Apostolica, essa
non appare tanto rilevante, poiché si tratta di facolta che rientra nella potesta esecutiva ordinaria
dell’Ordinario/Gerarca a norma del CIC can. 1355 § 2 e CCEO can. 1420 § 1, e, quindi, €
delegabile a terzi in virtu del CIC can. 137 § 1 e CCEO can. 988 § 1. Per quanto riguarda le
rispettive norme da osservare nelle Chiese Orientali Cattoliche, queste si deducono dai rispettivi
canoni del CCEO e dal diritto particolare delle singole Chiese sui iuris.

[15] PaoloVI, Discorso ai Vescovi dell ’Africa, 31 luglio 1969: A4S LXI (1969), 577.

[16]Giovanni Paolo I, Lettera Apostolica al termine del Grande Giubileo dell'’Anno Duemila Novo
Millennio Ineunte(6 gennaio 2001), n. 43: AAS XCIII (2001), 297; cfr. V Congresso Mondiale della
Pastorale per gli Zingari sul tema in parola: People on the Move XXXV (2003), n. 93

Supplemento.

[17] Cfr Giovanni Paolo I, ibidem.



