
“ANCHE GESÙ… 
PATÌ FUORI DALLA PORTA DELLA CITTÀ” (Ebrei 13,12) 

I LUOGHI DELL’EUCARESTIA 
 

 
 
 

A T T I 
CONVEGNO NAZIONALE 

UNPReS 
 

La Chiesa tra i Sinti e i Rom 
(Marola/Re, 31 agosto – 3 settembre 2006) 

 



2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
“ANCHE GESÙ… 

PATÌ FUORI DALLA PORTA DELLA CITTÀ” (Ebrei 13,12) 
I LUOGHI DELL’EUCARESTIA 

 
 
 
 
 
 
 

A  T  T  I  
CONVEGNO NAZIONALE 

UNPReS 
 
 
 

La Chiesa tra i Sinti e i Rom 
(Marola /Re, 31 agosto – 3 settembre 2006) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

U N P R e S  
 
 
 

Ufficio nazionale per la pastorale tra i rom e i sinti 
 
 
 
 
 
 

Via Aurelia 796 – 00165 Roma 
unpres@migrantes.it 



4 

 
Foto della casa di accoglienza 



 5

  

 

Programma del Convegno.............................................................................................. pag. 7 

Veglia di Accoglienza e testimonianze 
(Proposta e preparata dalle Suore Carla e Rita Viberti, Pio Caon) ..............................  9 

Momento penitenziale al fuoco ........................................................................................  13 

Testimonianze 
(fr. Andrea, fr. Giulio, fr. Jacopo) .......................................................................................  15 

Ascoltare 
(Proposta delle piccole Sorelle Angela e Gabriella, Emma e Rita) .............................  23 

Assemblea ..............................................................................................................................................  27 

Introduzione 
(Mons. Piero Gabella) ...........................................................................................................  29 

Relazione 
(Dr.ssa Carlotta Saletti Salza) .............................................................................................  33 

Offrire 
(Preparata e proposta da Don Mario Riboldi 01 settembre 2006) ..............................  53 

Consacrare 
(Preparata e proposta da P. Agostino Rota Martir 02 settembre 2006) .....................  63 

Relazione 
(Cristina Simonelli) ................................................................................................................  73 

Battesimo di Leila ..................................................................................................................  85 

Condividere 
(Preparata e proposta da Franca Felici e Marcello Palagi) ........................................  93 

Nutrire la pace 
(Preparata e proposta da Gabriele Gabrielli/03 settembre 2006) ...............................  97 

Lavori di gruppo 
(Sintesi a cura di Laura Caffagnini) .................................................................................  101 

Conclusioni 
(Mons. Piero Gabella) .........................................................................................................  105 

Ricordando Pinuccia 
(Don Francesco, Betti e Cristina) .....................................................................................  109 

 
 



 6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Panorama Marola 



 7 

 

   
GIOVEDÌ 31 AGOSTO 
 
Arrivo e sistemazione nel pomeriggio 
 
ore 19.30 Cena 
 
Accogliere 
Veglia di accoglienza e 
testimonianza 
 
VENERDÌ 1 SETTEMBRE 
 
ore 8.00 Colazione 
 
Ascoltare 
Liturgia e testimonianza 
 
ore 9.30 Introduzione al convegno 
 
ore 10.00 Intervento di Carlotta 
Saletti Salza: “Nella marginalità: 
alcune riflessioni sulla costruzione 
dell’identità rom in Italia e in 
Bosnia” 
 
ore 11.30 Celebrazione eucaristica 
 
ore 12.30 Pranzo 
 
Offrire 
Liturgia ed esperienza 
 
ore 17.00 Lavoro di gruppo 
 
ore 19.30 Cena 
 
ore 21.00 Serata di animazione 
 
 

SABATO 2 SETTEMBRE 
 
Consacrare 
Liturgia e testimonianza 
 
ore 9.30 Riflessione teologica di 
Cristina Simonelli: “Senza 
dominicum non possiamo vivere.” 
 
ore 11.30 Celebrazione Eucaristica 
 
ore 12.30 Pranzo 
 
ore 16.00 Lavoro di gruppo 
 
Condividere 
Liturgia ed esperienza sulla 
condivisione. 

 
Preparazione della cena con prodotti 
regionali 
 
 
DOMENICA 3 SETTEMBRE 
 
Nutrire la pace 
Liturgia ed esperienza 

 
ore 9.00 Relazione lavori di 
gruppo e conclusione del 
convegno 
 
ore 10.30 Celebrazione eucaristica 

 
ore 12.30 Pranzo



 8  

 
 

 
 

 

 
 

 
 
 

 

 
 

Sala Convegni 

Lavori di gruppo 



 9 

 

Giovedì 31 agosto

 
Preparata e proposta da suor Carla VIBERTI, suor Rita VIBERTI e Pio CAON da Torino 
 

In questa veglia ci accompagneranno il fuoco e la musica slava presenze costanti nei luoghi 
dei Rom. 
 

(Viene acceso un fuoco all’interno del cerchio in cui si sono seduti i presenti e in sottofondo 
una musica cerca di scaldare il clima) 
 
 
CANTO: 
Siamo arrivati da mille strade diverse 
In mille modi diversi 
In mille momenti diversi… 
Perché il Signore ha voluto così 
 
 
CHI SIAMO, DA DOVE VENIAMO 

Come primo momento di accoglienza ci presentiamo ponendo su una carta 
geografica il nostro nome. 
 

(tutti i presenti dicono il proprio nome e qualcosa di loro) 
 

Presentazione – accoglienza di Leila (che durante il convegno riceverà il battesimo) 

Viene presentata per la prima volta alla comunità riunita anche Leila. I 
suoi genitori la presentano e dicono il suo nome, che significa “notte” e 
che compare nel salmo 19A (i cieli narrano… il giorno al giorno… la notte 
alla notte ne trasmette conoscenza), che formerà una sorta di ritornello, più 
volte ripetuto durante il convegno; i tre fratelli (Miriam, Michel e Naim) 
pronunciano degli auguri/benedizioni di accoglienza a partire dal 
significato del nome. 
 
+ Pamela e Lazhar, che nome date alla vostra bambina? 
 

Leila 
 

Naim: Leila, notte magica, profumo dell’estate 
 
Michel: Leila, notte di luce, colore della pace 



 10  

 
Miriam: Leila, notte di gioia, madre della vita 
 
I tre insieme: benvenuta, benvenuta 
 
Lazhar (il papà) mostra la bimba, alzandola e tutti applaudiscono 
 
+ Leila, figlia, ti benedica Dio, ti doni la gioia, ti apra le porte della vita. 
 
CANTO: 
I cieli narrano la gloria di Dio e il firmamento annunzia l’opera sua, 
alleluia (4 v) 
 
 
SEGNO DI CONVIVIALITÀ 

La lettura del brano del libro della Genesi ci introduce ad un momento di 
convivialità con dolci e bevande. Nella vita quotidiana dei Sinti e dei Rom, è una 
realtà concreta e spontanea. 
 
 
GENESI 18,1-8 

Poi il Signore apparve a lui alle Querce di Mamre, mentre egli sedeva 
all’ingresso della tenda nell’ora più calda del giorno. Egli alzò gli occhi e 
vide che tre uomini stavano in piedi presso di lui. Appena li vide, corse 
loro incontro dall'ingresso della tenda e si prostrò fino a terra, dicendo: 
"Mio signore, se ho trovato grazia ai tuoi occhi, non passar oltre senza 
fermarti dal tuo servo. Si vada a prendere un po’ di acqua, lavatevi i piedi e 
accomodatevi sotto l’albero. Permettete che vada a prendere un boccone di 
pane e rinfrancatevi il cuore; dopo, potrete proseguire, perché è ben per 
questo che voi siete passati dal vostro servo". Quelli dissero: "Fa pure 
come hai detto". Allora Abramo andò in fretta nella tenda, da Sara, e disse: 
"Presto, tre staia di fior di farina, impastala e fanne focacce". All`armento 
corse lui stesso, Abramo, prese un vitello tenero e buono e lo diede al servo, 
che si affrettò a prepararlo. Prese latte acido e latte fresco insieme con il 
vitello, che aveva preparato, e li porse a loro. Così, mentr’egli stava in piedi 
presso di loro sotto l’albero, quelli mangiarono. 
 
(Vengono offerti a tutti dolci e bevande) 
 
 



 11 

SALMO 138 12 

Signore , tu mi guardi e mi conosci bene: 
sai cosa faccio e cosa non faccio. 
 

Anche da lontano sai subito cosa penso: 
tu conosci le mie strade e i posti dove mi fermo. 
 

Non ho ancora la parola sulla lingua 
E tu, Dio grande, sai benissimo cosa dirò. 
 

Cammini davanti a me e dietro di me 
E metti la tua mano sulla mia testa. 
 

Ho capito che soltanto tu sai tutto 
E noi non riusciamo a conoscerti bene. 
 

Dove potrei andare per allontanarmi da te? 
Non esistono luoghi dove tu non sei. 
 

Se salgo fino alle stelle tu sei là; 
se scendo sotto terra, ecco, ti ritrovo. 
 

Se fuggo nel marea per andare lontano 
Con la tua mano mi afferri ugualmente. 
 

Se poi dico: Andrò nel buio profondo per 
Essere circondato da una grande notte” 
Mi accorgo che tu vedi di notte come di giorno. 

 

Per te non esiste il buio: 
tutto diventa chiaro con la tua luce. 
 

O Dio, hai fatto il mio piccolo corpo 
Quando ero dentro alla mia mamma. 

  

Voglio parlare bene di te perché mi hai creato 
Da quando mi sono accorto che mi conosci tutto 
Sono pieno di meraviglia per la tua intelligenza 

  

Mentre vivevo nascosto in seno alla mamma 
Tu vedevi le mie ossa e la mia carne 
Come vedi il piccolo seme dentro la terra. 

                                                 
1 La numerazione dei salmi è quella della Volgata latina in cui il salmo 9 comprende anche quello che nel testo della 

Bibbia Ebraica è il salmo 10. 
Il testo ebraico unisce in uno solo (146) i Salmi corrispondenti nella Volgata al salmo 146 e 147. 

2 Traduzione di don Mario Riboldi 



 12  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Veglia di accoglienza attorno al fuoco 



 13

 
 

MATTEO 25, 31-40 
 

Quando il Figlio dell’uomo verrà nella sua gloria con tutti i suoi 
angeli, si siederà sul trono della sua gloria. E saranno riunite davanti a lui 
tutte le genti, ed egli separerà gli uni dagli altri, come il pastore separa le 
pecore dai capri, e porrà le pecore alla sua destra e i capri alla sinistra. 
Allora il re dirà a quelli che stanno alla sua destra: Venite, benedetti del 
Padre mio, ricevete in eredità il regno preparato per voi fin dalla 
fondazione del mondo. Perché io ho avuto fame e mi avete dato da 
mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere; ero forestiero e mi avete 
ospitato, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete visitato, carcerato e 
siete venuti a trovarmi. Allora i giusti gli risponderanno: Signore, quando 
mai ti abbiamo veduto affamato e ti abbiamo dato da mangiare, assetato e ti 
abbiamo dato da bere? Quando ti abbiamo visto forestiero e ti abbiamo 
ospitato, o nudo e ti abbiamo vestito? E quando ti abbiamo visto ammalato 
o in carcere e siamo venuti a visitarti? Rispondendo, il re dirà loro: In 
verità vi dico: ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi 
miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me. 
 

Non sempre sappiamo accogliere e lasciarci accogliere perciò chiediamo 
perdono di questa e altre nostre povertà, buttando nel fuoco un pezzetto di legno. 
 

(in ordine sparso ognuno raccoglie un pezzo di ramo e lo getta nel fuoco) 
 
CANTO: 
Ricorda tuo Fratello… ha il 
volto del Signore. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 14

 

 
 

 
 
 
 

 
 

 

Momenti di fraternità e di preghiera 



 15

 
 
 
Le testimonianze: fra Andrea, fra Giulio, fra Jacopo e Pinuccia (ripresa di una sua 
riflessione) 

 
 
Nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo… 
 
 

Così inizia la celebrazione eucaristica! 
 

Ecclesia de Trinitate, dicevano sinteticamente i Padri, ossia: origine 
- ma anche modello e meta - della Chiesa è Dio Uno e Trino, Trinità delle 
Persone e Unità della sostanza! La Chiesa, allora, è «un popolo adunato 
dall’Unità del Padre, del Figlio e dello Spirito santo» 3, un popolo - fatto 
di persone e culture diverse -  che deriva la sua unità dall’Unità della 
Santissima Trinità…. 

 
È in Gesù che, concretamente, ci viene aperto l’accesso al roveto 

ardente della vita trinitaria, che ci viene donata la possibilità di 
parteciparvi, di accoglierla dentro la nostra vita e di far entrare la nostra 
vita in essa! In particolare, noi celebriamo l’Eucaristia proprio per 
formare - in forza della comunione al Corpo e Sangue di Cristo - «un solo 
corpo e un solo spirito» in Lui 4. 

 
Ora, se la liturgia - come insegna il Concilio - è non solo la fonte da 

cui promana tutta la vita della Chiesa, ma anche il suo culmine 5, diventa 
avvincente chiedersi: “fuori del Tempio”, dove “accade” quest’unità tra 
persone differenti, questa “convivialità delle differenze”? Dove ci è dato 
di scorgere il balenare della vita trinitaria? In quali luoghi essa si 
manifesta, anzi, ci precede, ci attende, sicché noi la possiamo assaporare 
e ne possiamo apprendere il gusto? 

 

                                                 
3 Cfr. Cipriano, Agostino, Giovanni Damasceno cit. in Lumen gentium 4 
4 Preghiera eucaristica III 
5 Cfr.Sacrosantum Concilium 10 



 16

Ci sembra che la nostra vita con i Rom sia stata davvero un luogo in 
cui il Signore ci ha fatto intuire qualcosa della Sua vita, ci ha donato di 
incontrarla, ci ha insegnato a riconoscerla… 

 
Ricorda fra Andrea: Ormai diversi anni fa - era il 1998! - con fra 

Simone ed un altro frate (eravamo ancora studenti), ottenemmo dai nostri 
formatori il permesso di condividere un periodo della nostra estate con i 
Rom del Campo di Sesto Fiorentino. Andammo pertanto a parlare con il 
“capo” del Campo, chiedendogli cosa pensava se ci fossimo sistemati lì da 
qualche parte con una roulottina… Certo, era la prima volta che vedeva dei 
frati, vestiti in modo così strano…ma ci accolse molto fraternamente e ci 
disse che non c’era alcun problema! Giunti poi al Campo, si era sistemati 
alla bell’e meglio in quella piccola kampina sgangherata e praticamente 
non si aveva niente… Faceva molto caldo… Bene: ogni giorno, accadeva 
che, senza chiedere nulla, la nonna del Campo ci mandasse la sua nipotina 
con una bottiglia di acqua fresca! Nel Vangelo della Messa di uno di quei 
giorni, Gesù diceva: «E chi avrà dato anche solo un bicchiere di acqua 
fresca a uno di questi piccoli perché è mio discepolo, in verità vi dico, non 
perderà la sua ricompensa» 6…Ecco: mi pare che il Regno dei cieli sia 
davvero già lì, in questi gesti, che tante altre volte si sono poi ripetuti! 

 
Continua fra Giulio: Quando, giorni fa, sono tornato al Campo di 

Sesto Fiorentino, dove ho abitato per un anno, mi sono sentito dire da un 
giovane capo famiglia del Campo: "Torna quando vuoi: qui sei come a 
casa tua". È vero per un anno mi hanno accolto come nelle loro case, e 
ancora oggi ogni volta che ritorno mi accolgono calorosamente con un 
buon caffè preso insieme; ma non in un qualsiasi bar, ma nelle loro 
baracche o, se è bel tempo, seduti al sole davanti all'ingresso. Accogliere 
nella propria casa, nel luogo dove si vive è diverso che accogliere in un 
luogo neutro, quasi di nessuno, come può essere un bar: ha un valore 
molto più grande. Essi mi hanno accolto nelle loro case. Mi hanno fatto 
entrare un po' nel loro mondo, lì dove vivono, tra le cose a loro necessarie 
per la vita di tutti i giorni, dove mi mostravano fieri la loro famiglia. 

 
Questo mi ha fatto riflettere che anch'io devo sforzarmi di accogliere 

nel mio mondo queste persone, inserirle nell'ambiente in cui io vivo e che 
mi rende vivo, mostrare loro orgoglioso ciò in cui credo e far spazio a loro 
per farli entrare, per venire ad arricchire il mio mondo. Per far ciò è 
                                                 
6 Mt 10,42 



 17

importante che io abbia "una casa", cioè abbia preparato un ambiente che 
mi permetta di vivere, che io sia in grado di mostrarlo agli altri perché, se 
vogliono, possano entrare e trovare un ambiente accogliente, in cui si può 
stare bene. L'accoglienza non può essere unilaterale, per non divenire 
sterile e insignificante. Solo un'accoglienza reciproca produce un incontro 
fruttuoso, arricchente. 

 
Fra Jacopo infine aggiunge: Quest’estate, a giugno, con Andrea, 

Giulio ed altri frati abbiamo trascorso un paio di settimane nel quartiere 
“Villa del Fuoco” a Pescara, un quartiere in gran parte abitato da Rom-
abruzzesi, quello in cui alcuni anni fa vivevano le Piccole Sorelle 7…. Un 
giorno ci mancava un po’ di detersivo per lavare i vestiti: abbiamo allora 
chiesto ad una famiglia Rom non lontana da noi…. Ci hanno fatto 
attendere qualche istante e poi, assieme al detersivo, ci hanno portato una 
busta della spesa piena di pane, tonno ed altre cose…. Ciò che mi ha 
colpito è stata l’attenzione che hanno avuto verso di noi: avevamo chiesto 
solo un po’ di detersivo, ma essi hanno voluto darci molto di più… hanno, 
cioè, cercato di cogliere le nostre necessità, senza limitarsi alla semplice 
richiesta che gli avevamo fatto! È stato per me un insegnamento 
importante su cosa realmente sia uno sguardo attento verso chi mi sta 
accanto, uno sguardo d’amore, capace di andar sempre oltre…. 

 
Ancora, un ultimo piccolo episodio. Ad aprile è stato arrestato 

(peraltro innocentemente) un giovane Rom rumeno che da tempo 
conoscevo. Parlando con il suo avvocato ho chiesto se fosse possibile 
andarlo a trovare in carcere. Ottenuto il permesso, mi ci sono recato alcune 
volte…. Ebbene, dopo qualche mese la misura detentiva è stata ritirata e 
quel ragazzo è uscito. Appena ci siamo rivisti, mi ha detto: “Sai, avevo 
paura che tu non venissi…invece ho scoperto che sei un amico!”. Bene: 
questa parola mi ha commosso, perché mi ha rivelato a quale livello era 
giunta la nostra relazione: fino al punto in cui lui mi potesse chiamare 
amico! 

Mi sembra davvero che, in questi fatti, mi sia stato dato di scorgere 
un riflesso di quella Unità della Trinità, nel cui Nome siamo convocati a 
rendere grazie! 
 

                                                 
7 Peraltro, una famiglia con cui parlavamo, ha ben capito cosa stavamo facendo in quei giorni, proprio perché subito ci 

ha ricollegati alla presenza delle Piccole Sorelle: è stata una belle consapevolezza il fatto di sentirci “conosciuti” non 
tanto per noi stessi, ma per la presenza di una Chiesa che ci aveva preceduti e nel cui solco potevamo inserirci! 



 18

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Frati in allegria 



 19

VIENE PROPOSTO UNO SCRITTO DI PINUCCIA SCARAMUZZETTI 

La passione per l’uomo è passione per Gesù Cristo… 

Personalmente, la mia conversione mi porta a cercare nelle facce 

degli uomini estranei alla mia cultura un volto di Gesù Cristo a me 

sconosciuto, e a contemplare il suo mistero nell’uomo come in un 

tabernacolo… se cerco un aspetto di Gesù Cristo che non conoscevo, se 

leggo come lo Spirito parla, l’incontro con una persona diversa da me è un 

incontro che mi converte, è per me ed è gratuito. 

Come cristiana, ascolto e imparo dai Rom e dai Sinti, con cui vivo, 

come dalla Bibbia. Loro, che si sono limitati a tirarsi in là per farmi poso e 

stare a guardare, cono la verifica quotidiana del mio cammino: un 

cammino che è cos’ poco mio, che mai sarei riuscita a prevederne la novità 

e la ricchezza, conoscendo invece bene i limiti e le premesse dalle quali 

partivo. 

Le spiegazioni ai Rom: “perché sei qui”, “cosa sei venuta a fare” ecc. 

le ha portate la vita: “siamo un copro solo in Cristo e ciascuno per la sua 

parte siamo membra gli uni degli altri”. 
(intervento del 9 giugno 1988) 

 
 
LA CHIESA CHE SOGNIAMO 8 
 
Sogniamo una Chiesa che cammina. 
Da Gerusalemme verso la periferia. 

Sogniamo una Chiesa che si ferma, 
davanti all’uomo ferito. 
Non chiede da dove viene, a che religione appartiene, cosa pensi. 
Si ferma semplicemente. 
 

                                                 
8 Preghiera scritta dalla Comunità parrocchiale  di S. Nicolò - Verona 



 20

Sogniamo una Chiesa che non si lascia sedurre dalla paura. 
Sta con i piccoli senza pretendere che siano perfetti. 

Sogniamo una Chiesa che non si vergogna dell’uomo. 
Lo abbraccia anche se è contaminato. 

Sogniamo una Chiesa che non usa violenza. 
Nelle parole, dure come le pietre. 
Negli sguardi che sfuggono i volti. 
Nei piedi che marciano con i forti. 

Sogniamo una Chiesa meno prudente. 
Come fu il Maestro. 

Sogniamo una Chiesa che non giudica. 
Non condanna. 
Non opprime. 

Sogniamo una Chiesa che impari dai piccoli. 
Senza paura di piangere. 
E di ridere. 
Di morire. 
E di risorgere. 

Sogniamo una Chiesa meno sicura. 
Più fragile. 
Come lo fu il suo Maestro. 
Più umana come Lui. 

Sogniamo una Chiesa di Chiese. 
Dove nessuno sia primo. 
Dove nessuno sia ultimo. 
Semplicemente discepolo del suo Maestro. 

Sogniamo una Chiesa che grida., 
quando l’uomo grida. 
Che danza  quando l’uomo danza. 
Che partorisce quando la donna partorisce. 
Che muore quando la donna muore. 

Sogniamo una Chiesa che non si difende. 
Ma che difende i piccoli. 
 
 



 21

Sogniamo una Chiesa che perdona. 
Che canti i salmi della notte. 
Che tenga le porte aperte delle proprie cattedrali. 

Sogniamo una Chiesa che sogna. 
Il sogno del suo Maestro. 
Che chiama nella notte come un bambino. 
Perché vuole che quel sogno continui. Amen 
 
 
CANTO: 
È bello andar con i miei fratelli… 
 
 

 
 
 
 

Il gruppo organizzatore del convegno in visita 
alla casa (Pinuccia era ancora tra di noi) 



 22

 

 
 
 

ASCOLTARE… 
 



 23

Venerdì 1 settembre
 

Preparata e proposta dalle Piccole Sorelle Angela Gabriella, Emma e Rita 
 
LITURGIA MATTINO 
 

Una parte esenziale della liturgia eucaristica è l’ascolto della Parola di Dio e 
della vita. 

Ascolto che nasce dal silenzio, non solo inteso come assenza di parole. 
Cominciamo la preghiera con qualche minuto di silenzio perché l’ascolto 

nasce dal silenzio. 
 

Accendiamo i ceri. 
 

INTRODUZIONE 
 

CANTO: 
Aprimi il cuore. 
 

Aprimi gli orecchi, Spirito Santo 
per ascoltare la Parola. 
Aprimi gli occhi, Spirito Santo, 
per vedere la bellezza della creazione. 
Aprimi la mente, Spirito Santo 
Per credere nella buona notizia. 
Aprimi la bocca, Spirito Santo 
Per rendere testimonianza della tua Gloria. 
Aprimi le mani, Spirito Santo 
Per accogliere il tuo aiuto. 
Aprimi il cuore, aprimi il cuore, Spirito Santo 
Che sia pieno del tuo amore. 
 
PREGHIERA: 

Noi spesso pensiamo di conoscere tutto e ci avviciniamo ad un 
mondo diverso con questa mentalità e i nostri pregiudizi. 

Quante volte frequentando i Rom e i Sinti abbiamo già in 
mente quello che è bene fare, come dovrebbero essere, quali 
reazioni dovrebbero avere. 

Raramente li consideriamo come persone che con la loro vita 
hanno qualcosa da dirci e da insegnarci. 



 24

Signore Gesù apri i nostri orecchi, apri i nostri occhi, apri il 
nostro cuore alla diversità di questi nostri fratelli che chiede di 
essere ascoltata. 
 

RITORNELLO: Aprimi il cuore, aprimi il cuore, Spirito Santo 
Che sia pieno del tuo amore. 

 

PREGHIERA: 
In un campo, in un quartiere di periferia, o in qualunque altro 

luogo là dove viviamo, tu ci vieni incontro Signore, e ci parli 
attraverso la vita. 

La vita nei bambini che crescono, 
la vita nelle madri che la custodiscono e non cessano di 
lottare, 
la vita sapiente degli anziani, 
la vita degli umili che sono legati profondamente alla 
realtà. 

Insegnaci, Signore, ad ascoltare la vita standoci dentro, perché 
è questo il tuo spazio. 

Insegnaci ad ascoltare le sapienze che stanno dentro la storia e 
affiorano nelle cose più quotidiane. 
 
RITORNELLO: Aprimi il cuore, aprimi il cuore, Spirito Santo 

Che sia pieno del tuo amore. 
 
PREGHIERA: 

In questi giorni c’è un profondo silenzio al campo: un uomo 
sta morendo. È una lunga lenta agonia. 

I Sinti vanno e vengono. 
Ci sediamo fuori o in roulotte; le ore passano così, silenziose. 
Ci guardiamo e ascoltiamo 
Il dolore di chi attende la sua ora. 
Il dolore di chi attende impotente a questo passaggio. 
É la nostra preghiera. 
Aprici il cuore, Signore 
E trasforma il nostro dolore in preghiera. 



 25

Fa’ che con la nostra presenza silenziosa possiamo dire “io 
sono accanto a te, fratello. Io sono accanto a te, sorella”. 

Aprici sempre di più il cuore, Signore, e rendilo attento al 
dolore di ogni persona. 
 
RITORNELLO: Aprimi il cuore, aprimi il cuore, Spirito Santo 

Che sia pieno del tuo amore. 
 
DAL VANGELO SECONDO MARCO (versetti 7,31-37) 

Di ritorno dalla regione di Tiro, passò per Sidone, dirigendosi 
verso il mare di Galilea in pieno territorio della Decàpoli. E gli 
condussero un sordomuto, pregandolo di imporgli la mano. E 
portandolo in disparte lontano dalla folla, gli pose le dita negli 
orecchi e con la saliva gli toccò la lingua; guardando quindi verso il 
cielo, emise un sospiro e disse: "Effatà" cioè: "Apriti!". E subito gli si 
aprirono gli orecchi, si sciolse il nodo della sua lingua e parlava 
correttamente. E comandò loro di non dirlo a nessuno. Ma più egli 
lo raccomandava, più essi ne parlavano e, pieni di stupore, 
dicevano: "Ha fatto bene ogni cosa; fa udire i sordi e fa parlare i 
muti!". 
 
CANTO: 
Ascolterò la tua parola 
 
Ascolterò la tua parola, 
nel profondo del mio cuore io ascolterò 
E nel buio della notte la Parola come luce risplenderà 
 
Mediterò la tua Parola, 
nel silenzio della mente la mediterò 
Nel deserto delle voci, la Parola dell’amore risuonerà 
 
E seguirò la tua Parola 
Sul sentiero della vita io la seguirò. 
Nel passaggio del dolore la parola della croce mi salverà. 
 
Custodirò la tua Parola, 
per la sete dei miei giorni la custodirò. 
Nello scorrere del tempo la parola dell’eterno non passerà. 
Annuncerò la tua parola 



 26

Camminando in questo mondo 
Io l’annuncerò le frontiere del tuo Regno, la parola come un vento 
spalancherà. 
 

Usciamo in silenzio con il lumino acceso segno della Parola accolta. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fraternità delle piccole sorelle 
in evidenza 



 27

 

 
 

Dopo aver salutato tutti i presenti viene data lettura del saluto inviato dal Segretario 
Generale della Conferenza Episcopale Italiana, S.E. mons. Giuseppe Betori, (Roma, 25 luglio 2006) 
 
Carissimo Monsignore, 
in occasione del Convegno nazionale biennale, organizzato dall’Ufficio 
per la Pastorale dei Rom e dei Sinti a Marola (RE) dal 31 agosto al 3 
settembre 2006, non voglio far mancare il mio saluto agli organizzatori e 
a quanti sono convenuti per riflettere sul tema: “Anche Gesù… patì fuori 
dalla porta della città” (EB 13,12). 
 

Il vostro impegno pastorale che si esprime nella attenzione 
privilegiata e nella vicinanza ai Rom e ai Sinti, scaturisce dalla natura 
stessa della Chiesa, che «esiste per evangelizzare» (Evangeli nuntiandi, 
14) e che non solo raccomanda l’attenzione agli ultimi e agli emarginati, 
ma si fa presente in mezzo a loro per farli partecipi della verità che è il 
Vangelo di salvezza di Cristo, destinato ad ogni creatura di qualsiasi etnia 
e popolo. 
 

Questa attenzione evangelica si fa pressante e delicata quando viene 
rivolta a un popolo che si trova “fuori dalle mura”. Il banchetto 
dell’Eucarestia, mensa della Parola e del Pane spezzato che celebriamo 
insieme, esprime la consapevolezza e la speranza della dignità di tutti i 
popoli che hanno il diritto a sedere nel consesso di tutte le genti e culture 
che formano il quadro di una società composita. 
 

La vostra partecipazione a questo convegno è un dono per noi 
Vescovi. Per questo vi ringraziamo di essere in mezzo a noi, di operare 
per una porzione così particolare del Regno di Dio. Siete anche un dono 
per le nostre Chiese particolari che devono approfondire il loro afflato 
ecumenico. 
 

Auguro di cuore la miglior riuscita al convegno e mentre ringrazio 
sentitamente tutti i collaboratori pastorali dell’Unpres, per la preziosa 
testimonianza di viva speranza in Cristo risorto, vi saluto tutti con viva 
cordialità, invocando su ciascuno la benedizione del Signore. 
 

†Giuseppe Betori 
Segretario Generale 



 28

 

 
 
 
 

 

Don Piero ed Agnese 



 29

 

 
Mons. Piero Gabella 

Direttore Nazionale UNPReS 
BRESCIA 

PREMESSA E SALUTI: 
 

“Il Signore disse a Mosè di comunicare ad Aronne e ai suoi figli: 
“queste sono le parole con le quali benedirete il popolo di Israele: Il 
Signore ti benedica e vegli su di te! Il Signore ti sorrida con bontà e 
ti conceda i suoi doni. Il Signore posi su di te il suo sguardo e ti dia 
pace e felicità. I sacerdoti pronunzieranno il mio nome sul popolo di 
Israele e io li benedirò”. (Num. 6,22-27) 

 
Sono le parole della Bibbia che ritengo più appropriate per darci 

reciprocamente il benvenuto e l’augurio che questi giorni di convivenza 
siano un momento propizio per i Sinti e i Rom, per la Chiesa e per noi 
parte di questa chiesa che ha deciso, in forza del Battesimo ricevuto, di 
vivere la propria storia di fede con questo popolo. 

Noi siamo certi che lo sguardo del Signore è sopra questo nostro 
riunirci nel suo nome e che il dono della pace e della serenità ci viene 
concesso. A noi riceverlo e farlo fruttare. 

È veramente sempre una gioia ritrovarci insieme con vecchi amici di 
strada ed è altrettanta gioia incontrarne di nuovi perché sono essi che Dio 
pone sul nostro cammino come speranza che questa piccola esperienza di 
chiesa ha un suo futuro. È a loro che noi, della vecchia guardia, siamo 
chiamati ad affidare la nostra piccola esperienza carica di difficoltà ma 
anche piena di gioie. I nostri amici ci hanno concesso di vivere con loro un 
cammino della fede nel quale ci hanno aiutato a scoprire orizzonti nuovi 
che, se pur presenti nel vangelo e nella tradizione, gli eventi storici spesso 
hanno messo in ombra tanto da essere dimenticati. 
 

UN RICORDO: 
 

Permettetemi a questo punto di rivolgere un sentimento di tenerezza 
a chi ci ha lasciato perché chiamata ad entrare nella gloria di Dio: la 
Pinuccia scomparsa improvvisamente un mese fa. La nostra pastorale le 
deve molto, la fede di tutti noi le deve molto. Anche quelli che arriveranno 
dopo di noi, penso di non esagerare, godranno di quello che lei ha saputo 
essere per la chiesa e per i Rom e i Sinti che da essa traggono motivi di 



 30

speranza. Chi vorrà entrare in sordina, con rispetto e con amore all’interno 
di questo popolo troverà nella sua vita e nei sui scritti un indispensabile 
contributo, una indicazione di strada sicura capace di scoprire quanto lo 
Spirito ha già fatto in loro e seminare nello stesso tempo, con umiltà, il 
dono che lo stesso Spirito ha posto in noi. 

Pinuccia grazie di essere quello che sei stata, aiutaci a non 
dimenticare mai. 

Nella preghiera poi saremo invitati a ricordare anche gli altri amici 
che ci hanno preceduto e che ognuno per al sua parte sono state pietre vive 
di questa nostra esperienza. 
 
Il tema: “Anche Gesù…patì fuori dalla porta della città”. I luoghi 
dell’Eucarestia. 
 

Lascio alla competenza delle relatrici, alle liturgie e al lavoro dei 
gruppi di studio la ricerca e l’approfondimento. Mi limito a sottolineare le 
intenzioni di questo Convegno. 

È nostra convinzione che le liturgie, soprattutto la celebrazione 
Eucaristica, sono la vita quotidiana portata nel rito ed attraverso ad esso 
presentata a Dio Altissimo. Se il rito non celebra la vita in tutti i suoi 
aspetti rimane vuoto ritualismo, corpo senza anima, celebrazione di noi 
stessi e dei nostri difetti. L’intento allora è di aiutarci a scoprire insieme 
come le nostre Messe hanno inizio fuori dalla Chiesa, nei luoghi della vita. 
Per noi fra le carovane e le baracche. Le para liturgie allora cercheranno di 
richiamarci a questi momenti: accogliere e conciliare, ascoltare, offrire, 
consacrare, condividere e nutrire la pace come momenti eucaristici nel 
quotidiano. 

Non troveremo dunque, in questo convegno, formule risolutorie dei 
problemi sociali ed ecclesiali ma, lo speriamo, un valido aiuto per vivere 
con fede il nostro incontro con i Sinti e con i Rom e soprattutto uno 
sguardo di fede sulla loro vita alla scoperta del Regno che è già presente in 
mezzo a loro. 

Noi, che abbiamo intrapreso questa presenza pastorale, vorremmo 
proporci come ponte che poggiando sulle due sponde e riscuotendo pari 
fiducia da entrambe le parti, permette il passaggio dell’esperienza della 
chiesa dei “Gagi” tra i Rom e con altrettanta solerzia e fiducia sappiamo 
scoprire e portare ai Gagi quanto l’esperienza di fede dei Rom è vera, 
credibile e indispensabile perché la cattolicità della Chiesa sia piena. 
 
 



 31

LA TOTALITÀ DEL CONVEGNO: 
 
In questi tre giorni che ci vedono insieme, non ci sono momenti più 

importanti e altri meno. Accanto alla ricerca e all’approfondimento del 
pensiero è importante lo scambio delle esperienze di ciascuno e 
l’amichevole confidenza delle difficoltà che incontriamo ascoltando come 
altri le hanno affrontate e quali sono le diverse letture dei problemi che le 
hanno provocate. Anche i così detti momenti liberi sono preziosi perché 
integrati nel resto del programma possono essere un valido aiuto per 
superare diffidenze, stabilire nuove amicizie consolidare quelle vecchie. 
Noi siamo tutti d’accordo nel realizzare un essere chiesa basato 
fondamentalmente sull’essere famiglia dove prevale il rapporto amicale 
più della struttura anche se non la neghiamo ma ci piacerebbe che fosse 
presente solo lo stretto necessario. 

Io penso che questo è fondamentale proprio per il nostro mandato 
missionario. I Rom e i Sinti devono conoscerci come appartenenti ad una 
famiglia che desidera fare comunione con le loro famiglie. Una 
organizzazione forte ed impeccabile sarebbe da loro istintivamente 
valutata come qualcosa di pericoloso e da temere per la loro identità. Al 
massimo, dove si può, la si deve sfruttare. Questo, che è valido in ogni 
situazione, lo diventa ancor più nel caso dei Sinti e dei Rom perché hanno 
meno strumenti di difesa. Nel lungo periodo verrebbe da loro abbandonata 
e l’opera destinata al fallimento. 

Se lasciando questa casa non saremo divenuti più amici io 
giudicherei fallito in uno degli scopi fondamentali questo convegno. 
Auguro a me e a voi che domenica lasciandoci abbiamo a sentire la 
nostalgia di uno stare insieme che ha fatto emergere in noi i sentimenti 
migliori dell’amicizia unica capace di darci entusiasmo e forza. 
 
 
CONCLUSIONE: 
 

Ringraziamo il Signore che ci ha convocato qui in questo stupendo 
luogo in un insieme così vario(dai bambini alle persone cariche di 
esperienza, dalle laiche/i alle religiose/i e sacerdoti in tutta la gamma delle 
vocazioni, uomini e donne, sposati e non) uniti e uguali per l’unica 
passione che ci anima: il Regno di Dio presente tra i Sinti e i Rom. 

 
Auguri e buona permanenza! 



 32

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Momenti di preghiera comunitaria all’aperto 



 33

 

 
Dr.ssa Carlotta Saletti Salza 9 

TORINO-BOSNIA 
 

Nella marginalità: alcune riflessioni sulla costruzione dell’identità 
rom in Italia e in Bosnia 10 
 

INTRODUZIONE 
Vorrei innanzitutto soffermarmi sull’origine e il significato del 

termine marginalità da un punto di vista storico e sociale, per sommi capi; 
quindi metterò tale concetto in relazione al tema che intendo approfondire: 
la costruzione dell’identità rom in rapporto alla costruzione dell’identità 
gagí 11 (che qui traduco con “non rom”). Mi propongo quindi di analizzare 
come si costruisca un margine e secondo quali categorie etiche o emiche 12 
questo margine circoscriva la costruzione dell’identità rom da parte dei 
                                                 
9Conosce e frequenta dal 1991 alcune famiglie rom xoraxané residenti e/o domiciliate a Torino; dal 1999 frequenta 
regolarmente alcune famiglie rom xoraxané residenti in Bosnia, nelle località di Donji Vakuf, Travnik e Vitez.  
Dal 2000 al 2002 svolge una ricerca etnografica nell’ambito del progetto OPREROMA della Commissione Europea dal 
titolo The Education of the Gypsy Childhood in Europe (CONTRATTO HPSE – 1999 – 00033) con la coordinazione di 
Ana Gimenez Adelantado (Università di Castellón de la Plana), Jean-Pierre liégeois (Università Paris V), Leonardo 
Piasere (Università di Firenze). 
Dal 2002 al 2004 partecipa al Progetto di Ricerca della Fondazione Ariondante Fabretti con una ricerca sui luoghi di 
decesso e di sepoltura e sulla rappresentazione della morte nella cultura rom e, in particolare, di alcune famiglie 
profughe e non profughe, bosniache, domiciliate a Torino e in Bosnia.  
Nel giugno 2006 consegue il titolo del Dottorato presso la Facultat de Ciències Humanes i Socials – Departament 
d’Història, Geografia i Art – di  Castellón de la Plana (Spagna), con una tesi di antropologia dal titolo: Evocare, 
“toccare” i morti. Vivi e non vivi in una comunità rom della Bosnia.  
Dal marzo 2006, ancora in corso, svolge la ricerca dal titolo Adozione di minori rom e sinti/ Sottrazione di minori gagé  
per la Fondazione Migrantes e l’Università di Verona. 
Pubblicazioni   
Piasere L., Saletti Salza C., Tauber E., 2003, "L'educazione dei bambini sinti e rom; risultati preliminari di una ricerca 
europea", in Scarduelli P. (a cura di), Antropologia dell'occidente, Meltemi, pp-103-134 
Saletti Salza C., 2003, Bambini del “campo nomadi”. Romá bosniaci a Torino, Roma, CISU. 
Saletti Salza C., Piasere L. (a cura di), 2004a, Italia Romaní, vol IV, Roma, CISU. 
Saletti Salza, 2004a, “Partenza per un viaggio di ritorno”. In Saletti Salza C., Piasere L., (a cura di), Italia 

Romaní, vol IV, Roma, CISU, pp. 37-65. 
-- 2004b, “Jebem ti kruh – Va fair foutre le pain. Frontières politico-religieuses entre kaloperi, čergaši et 

non-Rom dans une communautè bosniaque à Turin, in Études tsigane,   20, pp. 45-63.  
-- 2005a, “Non c’è proprio niente da ridere. Sulle strategie di gestione del quotidiano scolastico di alcuni 

alunni rom”, in Quaderni di sociologia, XLVIII, n.36, Rosemberg & Sellier, Torino, pp. 7-29. 
--2005b, “Falde Acquifere, passi e uomini”, in La ricerca folklorica,  Brescia, Grafo, pp.17-26. 

10 Ringrazio Alberto Salza per l’attenta lettura, i suggerimenti e le critiche con i quali ha arricchito il testo. 
11 Il termine gagé (m.p.) in romané indica tutti gli individui che non sono rom. Il singolare maschile del termine è 

“gagió”; il singolare femminile è “gagí”. Nel testo, il termine “rom” viene utilizzato per indicare il sostantivo 
singolare, in uso anche come aggettivo inv.; “rom” è anche s.pl., utilizzato per indicare i vari gruppi nel loro insieme. 
“Romá” è il m.pl. nel dialetto della comunità xoraxané cui si riferisce il testo e sarà usato esclusivamente in 
riferimento a essa.  

12 In antropologia, “etico è quel modo di conoscere e descrivere una cultura che utilizza concetti considerati 
aprioristicamente universali e che non tiene conto delle discriminazioni semantiche e conoscitive e dei giudizi di 
adeguatezza espressi dai membri della cultura stessa. Emico è invece il modo di conoscere e descrivere una cultura 
proprio di chi ne fa parte” (Fabietti U., Remoti F., 1997, Dizionario di Antropologia, Zanichelli, Bologna). 



 34

gagé e, viceversa, come avvenga la costruzione dell’identità gagí da parte 
dei romá. 

Intendo per margine una classe di pensiero che delinea i tratti 
distintivi, il profilo degli individui che si ritengono appartenere ad una 
cultura. La classe di pensiero è ovviamente essa stessa culturale ed è di 
conseguenza variabile a seconda di chi opera la definizione dei cosiddetti 
margini. La definizione dei margini circoscrive identità separate l’una 
dall’altra. 

Analizzare un processo di costruzione d’identità significa descrivere 
la struttura della categoria del margine e indagarne il fine. Perché una 
persona deve costruirsi e deve costruire un’identità o un’identità separata? 

L’assunto dal quale parto è che il margine non esista di per sé, ma 
che venga costruito dall’osservatore. Vale a dire, per semplificare, che 
mentre osservo creo “il rom” e quindi creo la categoria all’interno della 
quale racchiudo tutti coloro che hanno la maggior parte delle 
caratteristiche che io attribuisco genericamente ai romá o a tutti quegli 
individui che, per come vivono o per come si comportano, identifico come 
appartenenti alla “cultura rom”. Come se alcuni tratti distintivi potessero di 
per sé identificare una “cultura”, in genere, e come se tutti i romá fossero 
uguali. 

Le caratteristiche che vengono identificate come culturali potranno 
essere numerose: vanno da quelle caratteristiche fisiche e sociali più o 
meno volgari (“gli zingari sono sporchi”, “puzzano”, “rubano”, ecc.) ai 
tratti culturali che vengono indicati come tipici della “cultura rom”, 
laddove ne viene in qualche modo esaltato il carattere (si vedano la 
musica, le danze, la chiromanzia, o le associazioni “pro-zingare”, che in 
qualche modo rivendicano il rispetto dei diritti degli “zingari”, ecc.). In 
altre parole, sia il disprezzo sia l’esibizione di una cultura portano alla 
definizione di un tipo di identità (con certi tratti e caratteristiche); dal 
momento in cui avviene questa costruzione di un’identità ben precisa, 
cesello alcuni tratti come caratteristici e identificativi di una cultura. 

Insomma, sono io a creare un’identità, una cultura e una “cultura 
rom”, un margine al di là del quale è l’osservatore a decidere chi sono 
quelli che praticano quella cultura; di conseguenza egli mette in atto un 
processo di marginalizzazione. Unni Wikan, antropologa, suggerisce che 
la cultura sia diventata un nuovo concetto di razza “per il fatto che 
funziona in maniera riduzionistica per rendere ‘loro’ degli esseri umani 
meno di ‘noi’ 13. Quest’affermazione porta con sé una forte implicazione 
                                                 
13 Unni Wikan, 1999, Culture: a new concept of race, in Social Anthropology, 7, 1, pp.57-64. 



 35

politica. Potremmo aggiungere che l’operazione riduzionistica che Wikan 
suggerisce come riferita alla definizione di una cultura, agisca in funzione 
dell’attore sociale che la mette in atto. 

Decidendo quali sono i tratti distintivi che circoscrivono una 
“cultura”, creo inevitabilmente un margine: disegno nei suoi tratti esterni il 
profilo del “rom”, dello “zingaro”. Identifico erroneamente una linea di 
demarcazione, un margine appunto, al di qua del quale colloco chi 
considero elemento di quella cultura (lo “zingaro”) e, dall’altra parte, 
colloco invece chi non è da considerare rom. Potrebbe poi accadere che, in 
alcuni contesti sociali, si consideri lo “zingaro” meno “zingaro” in 
relazione al suo stile di vita. Solo per fare un esempio, nell’ambito dello 
svolgimento della ricerca Adozione dei minori rom e sinti/Sottrazione di 
minori gagé, commissionata dalla Fondazione Migrantes, durante un 
colloquio, il Presidente del Tribunale per i Minorenni di Lecce mi diceva 
che non avrei dovuto interessarmi ai dati relativi ai rom italiani presenti 
nella loro provincia. Questo dato avrebbe certamente alterato i risultati 
della ricerca non essendo i rom italiani da considerare “zingari”, avendo 
questi assunto modalità di vita più simili a quella dei gagé e praticando 
matrimoni misti con la comunità dei non rom. 

I romá mantengono distinta la propria identità, continuamente, 
rispetto a quella dei gagé e lo stesso fanno i gagé nei confronti dei romá. 
Basti pensare, per esempio, a come i gagé mantengano salda l’identità del 
“nomade”, dello “zingaro” (e questo ci è familiare). Analogamente, il rom 
mantiene la sua identità separata da quella del gagió, continuamente e 
continuamente ridefinendola, presentandosi ai gagé con un certo 
abbigliamento, con un certo aspetto fisico, con modalità comportamentali 
che si ripetono, ecc. Come se la ‘cultura’ fosse un rituale a sé stante. 

Tornando al titolo del presente lavoro, l’analisi sulla relazione tra 
margine e identità va fatta con attenzione: non vorrei assumere come 
implicito che il margine crei un’identità o che l’identità del rom sia da 
considerare marginale. Anzi. 

Mi propongo pertanto di affrontare alcune considerazioni in merito 
alla definizione di questo margine: chi definisce il margine? Il gagió o il 
rom? 

L’identità etnica è relazionale e frutto di negoziazione tra i partner di 
una relazione; quindi implica sempre la presenza di un terzo elemento che 
identifico in un’accezione fisica come lo spazio di negoziazione di identità 
dove avviene la relazione. Potremmo pensare che il margine si crei 
all’interno dello spazio di negoziazione dove i poli della relazione che 



 36

dovremo considerare sono tre; nel nostro caso: gagé, romá e lo spazio 
neutro che non identifica e non caratterizza alcuna identità. Non stiamo 
parlando di un soggetto relazionale: è uno spazio dove avviene la relazione 
tra romá e gagé ed è quello spazio dove si è liberi di non creare alcuna 
identità e quindi di non creare alcuna marginalità. 

Insisto su questo punto dato che ritengo fondamentale, nel corso di 
un’analisi sulla marginalità, verificare quali siano le condizioni che creano 
il cosiddetto margine, così come indagare quali siano quegli spazi liberi 
dalla relazione dove potrei anche non creare la figura del marginale. 
Volendo, potrei non creare l’identità dello “zingaro”. 

L’esperienza da cui derivo tale analisi è legata alla ricerca 
antropologica che svolgo da alcuni anni tra le persone di una comunità rom 
xoraxané bosniaca, a Torino e nella Federazione bosniaca della Bosnia. 

 
I MARGINALI 

 
La figura del marginale nasce in Europa nella seconda metà del 

novecento; più precisamente il termine nasce nel 1968, di fronte a una 
evoluzione sociale operata contro la struttura del potere che viene 
strutturalmente demistificata. 

Seguendo l’analisi storica del termine proposta da Jean-Claude 
Schmitt in “La storia dei marginali”14, il termine “marginale” nasce 
all’interno di un ambiente sociale dove la storia era “prima di tutto opera 
di giustificazione dei progressi della fede e della ragione, del potere 
monarchico o del potere borghese (…) scritta dal punto di vista del 
«centro»” (1980:259). Scrive: 
 

“La storia dei popoli era riassorbita nella storia dinastica, e la 
storia della chiesa in quella religiosa in quella della chiesa e del 
clero. All’infuori dei grandi autori e dell’erudizione non vi era 
storia letteraria. Dal centro si irradiava la verità, in relazione 
alla quale erano giudicati tutti gli errori, le deviazioni o 
semplicemente le differenze: così lo storico poteva 
legittimamente collocare l’ambizione di scrivere una storia 
«autentica» e «totale». Ciò che sfuggiva al suo sguardo non era 
che «residuo» superfluo, «sopravvivenza» anacronistica, 
«silenzio» accuratamente rispettato o semplice «rumore»” 
(1980:259). 
 

                                                 
14 Jean-Claude Schmitt, 1980, “La storia dei marginali”, in Le Goff (a cura di), La nuova storia, Mondatori, Milano, 

pp.259-287.  



 37

Assumendo questa prospettiva, potremmo dire che chi è al margine 
subisce la storia e chi fa la storia costruisce il margine. 

Nel novecento assistiamo a un cambiamento della prospettiva 
scientifica che viene ad assumere un approccio differente all’interno di 
storia, scienze fisiche, matematiche, antropologia, con una moltiplicazione 
dei punti di osservazione. La prospettiva tradizionale viene dunque 
abbandonata (dato il limite costituito dal suo unico punto di osservazione) 
di fronte all’avanzare di una prospettiva che tiene conto di punti di 
osservazione tra loro differenti (i quali consentono di avere una prospettiva 
globale della realtà). L’autore si riferisce a questo cambiamento parlando 
di una storia “disintegrata”, in quanto, dal momento in cui viene 
smantellata la validità di un unico punto di osservazione, vengono messi in 
relazione punti di osservazione differenti. È in questo momento storico che 
nasce l’interesse per quelli che vengono definiti i “marginali”. 

L’interesse degli storici per la periferia, come scrive di nuovo 
Schmitt, è dovuto forse, in maggior misura, all’evoluzione della loro 
propria società. Quindi, nel XIX - XX sec., alcuni storici si sono interessati 
ai vagabondi e ai criminali del passato, “sotto la duplice suggestione di una 
tradizione letteraria portata all’esotismo sociale (una tradizione risalente 
dal Rinascimento e rilanciata dai romantici) e dagli studi giuridici e 
statistici sulla criminalità contemporanea” (1980:260). Quando, nel 1968, 
nasce la parola “marginali”, vengono denunciati le tipologie di 
marginalità, i tipi di esclusione nel funzionamento della società e le diverse 
forme di sfruttamento, dominazione ed esclusione che sono alla base della 
riproduzione e dell’ordine sociale. Alla luce della definizione di 
marginalità vengono così proposti i concetti di “inclusione”, 
“integrazione” ed “esclusione sociale” definiti rispetto a una linea di 
demarcazione che varia in ogni epoca sociale e decide dell’integrazione o 
dell’esclusione dei marginali. Termini sui quali torneremo nel corso del 
testo. Schmitt scrive: 
 

“si possono distinguere alcune nozioni: quella di marginalità 
che implica uno statuto più o meno formale all’interno di una 
società e si riferisce a una situazione che, almeno in teoria, può 
essere transitoria; al di qua della marginalità vi è la nozione di 
integrazione (o di reintegrazione) che esprime l’assenza (o la 
perdita) di una posizione marginale in seno alla società; al di 
là, invece, la nozione di esclusione, che indica una rottura – 
talvolta ritualizzata – in rapporto al corpo sociale” (1980:262). 
 



 38

Le argomentazioni con le quali Schmitt dialoga all’interno del 
dibattito storico sulla marginalità, sono quelle di Geremek e Van Gennep, 
autori che mirano a definire la condizione del marginale e a delineare il 
processo che porta alla condizione di marginalità. Bronisław Geremek, per 
esempio, descrive la marginalità in relazione a due aspetti della realtà 
sociale non necessariamente coincidenti: i valori socioculturali (l’accettare 
o meno le norme di comportamento) e le relazioni socio economiche 
(entrare a far parte di pratiche economiche). Potremmo avere degli 
individui, afferma Schmitt, che pur essendo inseriti nei rapporti di 
produzione non accettano le norme etiche della società stessa. Arnold Van 
Gennep suggerisce invece che una data società potrebbe codificare i 
passaggi dalla condizione di marginalità a quella di esclusione dando loro 
una forma rituale, in relazione ai riti di passaggio definiti in successione 
temporale: di separazione, congiunzione ed aggregazione. 

All’interno di questo dibattito, che coinvolge aspetti storico-sociali 
differenti, Schmitt dialoga con alcuni interrogativi: se esista una 
marginalità “positiva”; se la condizione di marginale sia individuale o di 
gruppo; se gli individui si pongano verso la condizione di marginalità in 
modo consapevole e volontario oppure inconsapevole e subita, ecc. 

Ripercorrendo la storia dell’Europa occidentale dall’XI al XVIII sec., 
l’autore analizza le differenti figure dei marginali, soffermandosi sulla 
valenza negativa attribuita dalla società dominante alla figura del 
marginale, definita abitualmente come ‘senza fissa dimora’ o come gens 
sans aveu, inutili al mondo” (1980:278). Parallelamente, osservando la 
disposizione geografica dei luoghi abitati e frequentati dai marginali, 
evidenzia l’esistenza di relazioni interne e impenetrabili tra gli stessi 
confini del margine. Per fare qualche esempio, cita il caso dei ghetti 
ebraici o delle zone nella città che diventano lo spazio della mendicità, 
della prostituzione e del furto. I cosiddetti quartieri malfamati. 

Le ultime considerazioni di Schmitt, che ci interessano in modo 
particolare dato che il soggetto del suo discorso diventano gli “zingari”, 
affermano che una società si rivela in modo completo nel modo in cui 
questa si comporta verso i propri margini; presenta due possibilità: 
l’integrazione dei margini (vedi, storicamente, il caso dei mercanti) e la 
loro esclusione (si veda il caso dei malati di mente). In ogni epoca quindi, 
secondo Schmitt, la linea di discriminazione che decide dell’integrazione o 
dell’esclusione dei marginali identificherebbe il criterio della “utilità 
sociale”, intesa qui come vantaggio materiale che la collettività si attende 
dagli agenti sociali (si veda il caso dei mercanti borghesi che vengono 



 39

integrati nel contesto sociale) espressione che stabilisce il limite al di là del 
quale la sicurezza dei beni delle persone sarebbe minacciata. 

Cito, di seguito, un ultimo passaggio dell’articolo di Schmitt, dove 
definisce il limite dell’utilità sociale al di là del quale si collocano coloro 
che sfuggono alle tassonomie sociali, coloro che sono privi di uno statuto e 
coloro la cui specificità non trova riconoscimento nelle rappresentazioni 
tradizionali nella società: gli “zingari” appunto. Scrive: 

“L’«utilità sociale» indica infine una frontiera della 
conoscenza, al di là della quale si collocano color che 
sfuggono alle tassonomie sociali, coloro che sono privi di 
statuto: lo si vede all’arrivo degli zingari in Europa. 
Nelle rappresentazioni dei contemporanei non vi è posto 
per questi nomadi dal colorito scuro. Così essi vengono 
inizialmente rappresentati come pellegrini, ed essi stessi 
esibiscono salvacondotti dell’imperatore, del re, o 
persino del papa, e asseriscono di recarsi a Roma alla 
tomba di san Pietro. Ma la coscienza sedentaria ormai 
ben radicata delle popolazioni europee si unisce alla 
paura suscitata dai vagabondi e fa fallire questo tentativo 
d’integrazione, gli zingari vengono respinti al di là della 
linea di spartizione, e raggiungono i mendicanti nelle 
galere e all’Ospedale Generale. Ora, in entrambi i casi, 
siano essi assimilati a pellegrini o a briganti, la loro 
specificità non trova riconoscimento, né può trovarlo 
nelle rappresentazioni tradizionali della società. 
Nelle società come nel libro, il margine è vuoto e 
l’imprevista figura del marginale che viene a occuparlo è 
il più delle volte effimera, pronta a integrarsi da un lato o 
a cadere dall’altro in quanto sfida i quadri prestabiliti 
dalla «ragione» sociale”  (1980: 284-285). 

Mi propongo di riprendere a seguito e nel corso del testo alcune delle 
riflessioni proposte da Schmitt, riferite alla definizione sociale dei margini, 
laddove l’autore sottolinea alcuni passaggi significativi in relazione al 
processo di costruzione dell’identità del “marginale”. 

È innanzi tutto evidente dalla sua analisi che, paradossalmente, lo 
storico dei marginali utilizza per lo più documenti che provengono dal 
centro e non dai margini per ricostruire la storia dei marginali, proprio 
perché questi documenti (si veda l’esempio delle carte dei tribunali) 



 40

dimostrando l’efficacia del funzionamento dell’istituzione giudiziaria, 
sono però gli unici che consentono allo storico di ricostruire più da vicino 
le vicende dei marginali. Si tratta, ancora una volta, di ricostruire una 
storia dei margini a partire dal “centro”. 

Tornando alla nostra analisi, potremmo innanzi tutto riflettere sulla 
storia dei romá: una storia scritta dai gagé; come sottolinea Piasere 15, “una 
storia [dei rom] d’Europa censurata, sottostimata, dimenticata, evitata, 
evitata perché intrigante per l’identità europea stessa che si vuole 
costruire”, una storia di discriminazione nell’Europa occidentale e 
balcanica. Scrivere la loro storia - prosegue l’autore - “vorrebbe dire 
scrivere la storia dell’Europa e delle politiche adottate da sempre verso i 
rom/sinti”. 

Seguendo alcuni brevi passaggi concettuali, vedremo come i romá 
sono o diventano oggetto di discriminazione e quindi di marginalità. 
Quindi osserveremo alcune delle terminologie adottate nel definirli e i 
criteri in base ai quali sono state definite le differenti forme di marginalità. 

In materia storica ci si è sempre riferiti ai cosiddetti “nomadi” come a 
una categoria di persone deterritorializzata: i romá sono coloro che non 
hanno una terra, non una cittadinanza, restano “stranieri interni” (Marlene 
Sway, 1981; 1988 16). Anche nel linguaggio colloquiale ci si trova quindi 
spesso di fronte all’equivalenza: 
 

zingaro = nomade = straniero = non cittadino 
 

Il vettore che guida questa sequenza è, ad ogni passaggio, sempre 
meno negativo: “nomade” è meno dispregiativo di “zingaro”; “straniero” è 
meno stigmatizzante del termine “nomade”; il “non cittadino” è colui che 
“si potrebbe anche integrare”. 

Presupponendo che l’identità del rom non venga sottratta (il che ne 
implicherebbe il riconoscimento), ma che piuttosto non gli venga 
riconosciuta, i soggetti del nostro discorso diventano gli “zingari” anche 
nel linguaggio dei burocrati. Gli “zingari” vengono identificati come i non 
cittadini per eccellenza: non cittadini perché “nomadi” e se sono “nomadi” 
(non si capisce bene perché o per quale logica) vengono considerati come 
cittadini di nessun posto, di nessun paese. È di fatto opinione comune di 
qualche ufficio comunale o giudiziario, degli insegnanti piuttosto che del 
personale sanitario (ovvero di chiunque) che i romá e i sinti, per 
                                                 
15 Da Breve storia dei rapporti tra Rom e Gagé in Europa, dattiloscritto. Vedi anche Piasere L., 2004, I Rom d’Europa. 

Una storia moderna, Laterza, Roma-Bari. 
16 Marlene Sway, 1981, Simmel's concept of the Stranger and the Gypsies, in The Social Science Journal, 18, 1. 41-50; 

1988, Familiar strangers. Gypsy life in America, University of Illinois Press, Urbana e Chicago. 



 41

definizione, siano “nomadi” o comunque stranieri e basta: privi di 
qualsiasi cittadinanza. 

Si veda come caso esemplificativo quanto emerso dall’analisi della 
ricerca quantitativa 17, condotta nell’ambito della ricerca europea The 
Education of the Gypsy Childhood in Europe, a proposito dell’opinione 
degli insegnanti riguardo lo stato attuale dell’inserimento degli alunni rom 
e sinti all’interno delle strutture scolastiche. Una parte del questionario 
somministrato agli insegnanti chiede di delineare un profilo dell’allievo e 
quindi di indicarne, se noti, la cittadinanza e l’etnia dell’alunno. L’analisi 
di questi dati ha mostrato un fenomeno che il ricercatore ha definito di 
“etnicizzazione”, dal momento che gli insegnanti, nella maggior parte dei 
casi, hanno affermato di conoscere il gruppo “etnico” degli alunni (che 
vengono definiti per il 75% come “rom” 18), piuttosto che la loro 
nazionalità: su tutto il campione nazionale scelto, secondo gli insegnanti, 
la maggioranza degli alunni è di nazionalità italiana, mentre solo due 
alunni su dieci sarebbero in possesso di passaporto straniero. 

Parallelamente, il rom, mentre è senza terra e cittadinanza ed assume 
quindi la valenza (quasi romantica) del cittadino “nomade” e senza terra, 
perde però il diritto di cittadinanza. E qui non considero il concetto di 
cittadinanza unicamente come appartenenza a un qualche stato; in questo 
caso, la sfumatura del “non cittadino” che viene attribuita ai romá porta 
inevitabilmente a definire il rom come straniero e quindi come colui che, 
venendo meno al diritto di cittadinanza, sta al margine. Da qui, nascono 
tutti i progetti socio-assistenziali rivolti ai “nomadi” e alla loro 
“integrazione”; si parla di “inclusione/esclusione sociale”, sottintendendo 
la necessità di portare il “nomade” a una qualche forma di integrazione 
sociale dato che così come è non va. Anzi, va integrato. 

Seppur il termine “integrazione”, da un punto di vista etimologico 
possa presupporre un ‘completamento mediante l’aggiunta di qualcosa, nel 
linguaggio sociale e in particolare quando si parla di romá, il termine 
diventa inevitabilmente sinonimo di assimilazione. Il rom, per andare 
bene, deve assumere caratteristiche diverse di quelle che ha e deve 
diventare “altro”: “nomade” (quando gli va bene). Comunque deve essere 
integrato. Affinché questo avvenga, i processi sociali individuati sono 
nella maggior parte dei casi la scolarizzazione ed il lavoro. In particolare, 
all’interno del mondo della scuola, alcune voci più o meno istituzionali 
                                                 
17 Sorani A.V., Gli insegnanti degli alunni rom e sinti. Un’indagine nazionale, in Quaderni di Sociologia, Vol. XLVIII, 

n. 36 (3/2004). 
18 Essendo rom questi alunni saranno quindi per la maggior parte dei casi stranieri, non trattandosi di sinti che hanno 

invece la cittadinanza italiana 



 42

ripetono che “più il bambino è piccolo”, meno avrà assunto su di sé i tratti 
culturali “tipici” della cosiddetta cultura rom. Di conseguenza proprio il 
bambino diventa il soggetto privilegiato per essere allontanato 
dall’ambiente famigliare ed essere finalmente educato nell’istituzione 
scolastica. 

In un testo oramai non più recente, curato da Giovanna Zincone 19, si 
legge: 

 
“All’interno di una riflessione sulle strategie di integrazione 
di rom e sinti nella società maggioritaria, il discorso sulla 
scuola, sul suo ruolo e sulla sua funzione, acquista una 
rilevanza indiscutibile. La scolarizzazione, da intendersi come 
innalzamento dei livelli di istruzione e formazione 
professionale, svolge un ruolo essenziale nel rimuovere alcuni 
degli ostacoli all’avvio del processo di integrazione. Però, se 
non si vuole confondere integrazione con assimilazione, i 
contenuti e le finalità della scolarizzazione vanno 
adeguatamente mediati. 
Due sono le esigenze, potenzialmente configgenti, da 
contemperare. Una è quella di fornire ai bambini zingari le 
strumentalità di base sulle quali fondare il perseguimento 
dell’acquisizione di una dotazione minima di conoscenze e 
abilità che consentono loro di non farsi sommergere o 
emarginare dalla complessità del mondo contemporaneo. 
L’altra esigenza è quella di rispettare la loro cultura, il loro 
stile di vita. Ma non come mero esercizio retorico né con 
astratti proclami, quanto attraverso comportamenti concreti, 
con atti dai quali risulti inequivocabilmente che la cultura 
rom e sinti è sì diversa, ma è meritevole di rispetto e 
considerazione” (pp. 705-706). 
 

Zincone sviluppa ulteriormente nel suo testo questo passaggio che 
andrebbe argomentato in più punti. Mi soffermo solamente su alcune brevi 
riflessioni in merito all’assunto: “se non si vuole confondere integrazione 
con assimilazione, i contenuti e le finalità della scolarizzazione vanno 
adeguatamente mediati”. Zincone suggerisce che, nell’ambito della 
scolarizzazione degli alunni rom, il conseguimento delle finalità 
scolastiche possa essere raggiunto solo se calibrato in funzione del rispetto 

                                                 
19 Zincone G., 2001, Secondo rapporto sull’integrazione degli immigrati in Italia, il Mulino, Bologna. 



 43

della cultura di cui l’alunno rom è portatore. La cosa è tutt’altro che 
scontata nella pratica. Da un precedente lavoro svolto a Torino nell’ambito 
della stessa ricerca europea The Education of the Gypsy Childhood in 
Europe, è risultato infatti evidente che, almeno in alcune situazioni (vedi il 
caso di Torino), l’identità dell’alunno rom a scuola non venga 
assolutamente riconosciuta, ma venga piuttosto sostituita con quella di un 
alunno “nomade” 20 in funzione del quale si struttura un sistema scolastico 
e amministrativo apposito. In molti casi dove si sviluppano progetti di 
pedagogia interculturale, questi hanno “l’effetto di ‘visibilizzare’ gli alunni 
rom, costruendo un processo di iperetnicizzazione che porta a una 
discriminazione di fatto” (Piasere L., dattiloscritto 21). 

Concludendo, il margine rispetto al quale si definisce l’identità del 
rom può essere l’assenza di un’appartenenza sociale a uno Stato (il rom 
diventa il non cittadino per eccellenza), la mancanza di una terra e di una 
casa, la carenza di un’educazione, ecc. Ma il rom, di fatto, diventa 
soggetto marginale nelle politiche sociali ogni qual volta egli mette in atto 
un comportamento che devii dalle norme sociali ritenute collettivamente 
valide. Nel prossimo paragrafo, vedremo come questo margine si 
ridefinisca continuamente, soggetto alla qualità del modo di stare insieme, 
cioè al variare della socializzazione. Tornando ai marginali di Schmitt, 
l’inclusione, l’integrazione e l’esclusione sociale sono definiti in relazione 
ad una linea di demarcazione che cambia in ogni epoca sociale e decide 
della loro integrazione o della loro esclusione. Come abbiamo già detto, è 
l’osservatore a creare il margine e, dato che gli osservatori cambiano nel 
tempo, non stupisce che cambi il profilo di colui che è da considerare 
marginale. 

 
CREDITO E DISCREDITO SOCIALE 

 
Le politiche di “integrazione” rivolte ai romá sono oggetto di 

un’oscillazione continua tra quello che potremmo definire 
credito/discredito sociale. Sostituirei in questo contesto il binomio 
credito/discredito sociale al termine “utilità sociale” proposto da Schmitt, 
perché più comprensibile. Intendiamo per credito sociale le competenze 
professionali, linguistiche e di comportamento riconosciute e condivise 
collettivamente. Intendiamo per discredito sociale l’alimentarsi, reale o 
immaginario, di comportamenti devianti che vengono a costituire il 
                                                 
20 Niente a che fare con nomás, colui che erra per mutare i pascoli (dal greco nemèin, pascolare). 
21 Piasere L., I Rom, Sinti e Camminanti nelle scuole italiane: risultati di un progetto di ricerca di etnografia 

dell’educazione, dattiloscritto. 



 44

pregiudizio. Quando il discredito e non il credito viene a occupare tutto il 
nostro margine, avviene il genocidio (vedi nella storia recente il caso degli 
armeni, degli ebrei, dei romá nella seconda guerra mondiale, ecc.). 

Il credito sociale riconosce il seguire un dato comportamento 
condiviso collettivamente come valido quale occasione principale della 
cosiddetta “integrazione” sociale. Laddove invece subentri il discredito 
sociale, verrà individuato e stigmatizzato un comportamento, e il soggetto 
che lo ha messo in atto diventa il deviante. Nelle politiche sociali i romá 
sono spesso identificati come coloro che potrebbero integrarsi se 
seguissero determinate norme e comportamenti sociali, mentre il loro 
comportamento deviante viene immediatamente a rafforzare il tratto 
culturale attribuito agli “zingari” in genere. 

È importante sottolineare che credito e discredito sociale non sono 
regimi rigidamente definiti, ma cambiano in funzione di quello che 
potremmo chiamare l’ordine costituito, l’equilibrio sociale o, meglio, 
cambiano in funzione della qualità del modo di stare insieme, cioè della 
socializzazione. In sintesi, ciò che poteva essere oggetto di discredito 
sociale un tempo, oggi potrebbe averne perso la valenza negativa, 
assumendo una forma di credito sociale (e quindi di riconoscimento) e 
viceversa. 

È in funzione di questo cambiamento sociale che si definisce il 
margine e colui che diventa marginale. 

Chi fa le spese di questa oscillazione tra credito/discredito sociale è il 
marginale. Il marginale resta oggetto di questo processo sociale di 
“integrazione”: se si comporta in un certo modo allora si potrebbe 
“integrare” (se manda i bambini a scuola, se va a lavorare, se non ruba, 
ecc); se non segue certe prescrizioni o certe norme diventa il soggetto 
deviante. 

Il soggetto che provoca il cambiamento sociale, invece, è sempre 
l’altro, il non rom; è il gagió che definisce i confini del margine. Quindi, se 
il rom assume un certo credito, il non rom è colui che lo ha “integrato” - 
come si dice - colui che ha fatto un progetto per la scuola, il lavoro… 
Quando invece subentra il discredito, il rom diventa il soggetto 
responsabile del mancato cambiamento e il non rom definisce il rom come 
colui che non ha fatto funzionare il progetto: “perché non mantiene 
continuità nel lavoro di fronte a eventi famigliari come la nascita di un 
bambino o la morte di qualche famigliare…”; “perché non manda i 
bambini a scuola, nonostante le risorse economiche, sociali, investite siano 
molte”; “perché nonostante un ragazzino ti chieda di essere allontanato 



 45

dalla famiglia per entrare in una comunità dicendo di voler cambiare vita, 
non riuscirai mai a fargli cambiare niente perché c’è il richiamo del sangue 
e il ragazzino stesso dopo qualche mese o anno tornerà dalla sua famiglia”, 
ecc. 

Potremmo dire che ci troviamo di fronte a una crisi d’identità di chi 
si considera al centro e costruisce il margine, in merito al fatto di non 
sapere riconoscere l’altro se non costruendone un’identità al margine. 
Un’identità che, ovviamente, spaventa di meno se la riteniamo più simile 
alla nostra (“integrandola”). Perché se è “diversa” ci imbarazza 
semplicemente il fatto di doverla definire. Il tentativo del gagió rimane 
spesso quello di tentare di omologare il sistema educativo rom, piuttosto 
che quello culturale, o altro, al proprio. 

Nell’ambito della ricerca Adozione dei minori rom e sinti/Sottrazione 
dei minori gagé che sto svolgendo per la Fondazione Migrantes, è evidente 
che in molti casi la tutela sociale e giuridica del minore e la valutazione 
delle capacità genitoriali, così come la relazione madre-bambino, viene 
stabilita in funzione della soglia personale dell’operatore che ha a che fare 
con il minore: è l’operatore, in base a propri criteri personali, a suggerire 
che quel genitore è inadeguato dato che non segue quei determinati 
comportamenti che lui ritiene educativi. È evidente come l’operatore 
collochi la soglia di segnalazione di tutela del minore in funzione di un 
certo criterio di tolleranza o accettabilità dell’agire sociale del rom 
piuttosto che, come dovrebbe essere, del livello di sofferenza di qualsiasi 
bambino. Vediamo come questa “soglia” sia da interpretare come l’unico 
criterio che porta alla marginalità, come se si trattasse di un passaggio di 
stato: un confine al di là del quale il minore rom diventa il marginale. 

Nei colloqui con gli assistenti sociali si ripropone molto spesso una 
sequenza di parole in cui l’operatore si contraddice: l’assistente sociale 
sostiene che i romá hanno una forte identità etnica, che ci sia un forte 
legame sociale e culturale tra loro, tra i genitori e i loro bambini, e subito 
dopo afferma l’inesistenza di un modello educativo rom. Oppure, 
l’operatore sociale dice che lavorare con i romá è come lavorare con 
qualsiasi altro soggetto, che non c’è da fare nessuna differenza (negando la 
loro identità culturale) e subito dopo ti parla della “trasparenza” 
dell’infanzia nella cultura rom, come se i genitori non avessero un loro 
modo di riconoscere quelli che sono i bisogni e le necessità dei bambini. 

Si esce dalla crisi d’identità provata nel trovarsi di fronte a un 
individuo considerato diverso attraverso l’ambiguità, ovvero creando la 
figura del “nomade”, del rom straniero, arrivando cioè a definire una 



 46

qualche identità che precisi i confini culturali dell’altro come distinti e 
liminali ai confini della propria cultura 22. Parlo di ambiguità perché non si 
tratta del riconoscere realmente l’identità dell’altro. Di fatto, 
quest’ambiguità mantiene l’oscillazione tra credito e discredito sociale: 
l’altro continuerà a essere oggetto di politiche d’integrazione o di 
esclusione. Tale ambiguità diventa caratteristica comunitaria e soggettiva, 
e si risolve concretamente nel far diventare il rom come te, ogni volta (e 
torniamo all’“integrazione”). Si pensi a tutti i progetti che fabbricano il 
rom come “nomade”, ogni volta. Fai un progetto sulla scolarizzazione dei 
“nomadi”, sull’inserimento abitativo dei “nomadi”; a Torino c’è un ufficio 
comunale che ha nome Ufficio Stranieri e Nomadi, ecc. 

In questo margine, il rom mantiene un’identità di comodo nel 
presentarsi ai gagé, e negozia la visibilità della propria identità. Il 
marginale prova la stessa crisi d’identità? La domanda vuole essere 
soltanto spunto di riflessione. La risposta non può essere ovviamente 
generalizzata; occorrerebbe distinguere il tipo di migrazione -- volontaria o 
forzata, individuale o famigliare -- e quindi quali siano le aspettative che il 
soggetto porta con sé durante la migrazione. Certo, molte volte ci troviamo 
di fronte a un individuo migrante che ha in un certo qual modo perso la sua 
identità, per lo meno in modo temporaneo, lì e nel momento in cui si trova: 
in un altro paese, senza terra, senza casa, senza storia. Parlando dei romá, 
direi che è molto forte l’intenzione di costruirsi un’identità separata da 
quella dei gagé, così come il desiderio di mantenerla separata 
continuamente. Potremmo forse dire che il margine che il rom definisce 
nel costruire la propria identità negozia continuamente la definizione di 
un’identità separata da quella dei gagé, in funzione della necessità di 
proteggere la propria “visibilità” e il riconoscimento dei propri diritti come 
cittadino. Vedremo come. 
 
A PROPOSITO D’IDENTITÀ ROM E GAGÍ. COME CI SI COSTRUISCE E 
DEFINISCE UN’IDENTITÀ 

 
Riepilogando quanto finora detto, ci troviamo di fronte a un 

individuo rom considerato: “zingaro”, “non cittadino”, “nomade” (per 
definizione, anche se non lo è mai stato, né in Italia, né altrove); 
“straniero” (comunque). Il “nomade” è colui che sta “fuori”, ai margini 

                                                 
22 Affermando l’esistenza di confini contigui tra un’identità e l’altra, nego l’esistenza di una “terra di nessuno”, ovvero 

l’esistenza di forme d’identità “altre” (sostanzialmente caratterizzate dal fatto che non sono definite), che non siano 
quella attribuita all’altro e la propria. Il presupposto dal quale siamo partiti è che il margine circoscriva identità tra 
loro separate e contigue. 



 47

della città (d’altra parte vive nei “campi nomadi”) e della società; si dice 
che lo zingaro non voglia lavorare; che non mandi i bambini a scuola; che 
non voglia partecipare ai progetti di “integrazione”; ecc. La stessa struttura 
del “campo nomadi” nasce collocando i romá ai margini delle città, ai 
bordi delle autostrade o delle ferrovie, comunque fuori dal centro. Anche a 
scuola spesso l’alunno rom è al margine, fisicamente. Prendiamo come 
esempio tutti quei progetti di scolarizzazione che vedono, almeno a 
Torino, l’alunno rom impegnato per diverse ore della settimana fuori dalla 
classe di iscrizione come se potesse ricevere un’educazione solo “fuori”, 
fuori della sua classe. Come suggerisce Salza 23, la “classe fuori” diventa 
“laboratorio di identità”. 

Ci soffermeremo di seguito sull’analisi della costruzione dell’identità 
gagí da parte dei romá per poi provare a definire come il rom mantenga la 
propria identità distinta da quella dei gagé, quotidianamente. 

Gagé può essere tradotto con “non rom”. In realtà, come scrive 
Piasere 24, così tradotto, il termine non dice niente dello stigma che a sua 
volta denota. “La distinzione tra rom e gage (o sinti e gage eccetera) è una 
distinzione fondamentale per un rom, molto più della distinzione tra 
zingari e non zingari per un non zingaro”(p.12). Rom allora è un etnonimo, 
per i gagé, ma “nel registro interno esso significa ‘la nostra umanità’, 
mentre i gage sono ‘l’altra umanità’ e questa umanità divisa in due è la 
base della vita dei rom” (ibidem). 

Alcuni autori 25 analizzano come il rispetto che i romá hanno per i 
loro morti sia il vero “spartiacque verso i gagé, il marcatore fondamentale 
della differenza” (Piasere L., 2004:99 26). La distinzione tra romá e gagé 
verrebbe cioè operata (e operata dai romá) in relazione al rapporto che i 
romá stessi mantengono con i propri morti. 

Nella comunità rom xoraxané che personalmente frequento, il 
rispetto dei morti comporta che questi non vengano nominati, che non 
vengano ricordati, se non all’interno di un contesto relazionale controllato 
dove la presenza del morto, evocata nel ricordo, possa essere manipolata 
dai vivi. Detto in modo molto banale, il morto non deve essere nominato 
perché potrebbe tornare e fare del male ai vivi. Quindi, dei morti non se ne 
deve parlare. Nella comunità rom il non nominare il morto diventa quello 
                                                 
23 Comunicazione personale. 
24 Piasere l.,1999, Un mondo di mondi. Antropologia delle culture rom, l’ancora, Napoli. 
25 Si vedano i lavori di : Okely J., 1995, Donne zingare. Modelli in conflitto, in Piasere L. (a cura di), Comunità 

girovaghe, comunità zingare, Liguori, Napoli, pp. 251-293; Piasere L., Māre Roma. Catégories humaines et structure 
sociale, Etudes et documents balkaniques et méditerranèens, monografia n.8, Paris, Williams P., 1997, Noi non ne 
parliamo. I vivi e i morti tra i Mānuš, CISU, Roma. 

26 Piasere L., 2004, I rom d’Europa. Una storia moderna, Laterza, Roma-Bari. 



 48

spazio relazionale e quotidiano che va assolutamente rispettato per i vivi e 
per i morti, è questo lo stesso luogo che definisce l’identità rom e traccia 
fisicamente gli spazi dove ti muovi tu, vivo. 

Nella ricerca che ho condotto a Torino e in Bosnia sulla 
rappresentazione della morte in una comunità rom xoraxané, è risultato 
evidente come, per alcuni nuclei famigliari domiciliati a Torino, la Bosnia 
sia quel luogo dove preferibilmente vai a morire e dove verrà seppellito il 
tuo corpo. Questo avviene preferibilmente per quei nuclei famigliari 
arrivati in Italia durante la guerra bosniaca, negli anni novanta. Si tratta di 
piccoli nuclei famigliari, i cui elementi sono dislocati per il mondo, e di 
quei nuclei la cui identità resta in Bosnia: vai in Bosnia più o meno 
regolarmente, in occasione di una festa religiosa o famigliare, di un 
matrimonio, di un pranzo funebre, di un funerale. Per questi nuclei 
famigliari, la Bosnia diventa il luogo che definisce l’identità dal vivo e 
dove stanno i morti della famiglia. 

Diverso è invece il caso per i nuclei famigliari rom migrati a Torino 
negli anni sessanta: grandi famiglie che seppelliscono i loro morti nel 
cimitero monumentale della città e che quasi non frequentano più la 
Bosnia. 

Il tema della relazione tra vivi e morti tra i romá torna ad assumere 
importanza a proposito del loro rapporto con la storia. I romá non scrivono 
dei morti; quindi, in un certo senso, non scrivono la storia perché vorrebbe 
dire scrivere di morti (Piasere, 2000 27). Vivendo presso una famiglia, in 
Bosnia, mi sono trovata di fronte a una memoria che riepiloga la vita di tre 
o quattro generazioni al massimo. Quella è la storia che si racconta. I romá 
hanno una sorta di incomunicabilità con il passato (perché dei morti non se 
ne parla e non se ne scrive) ma, d’altra parte, la costruzione di ricche 
tombe, la presenza continua di fiori, foto, scritte, dicono qualcosa del 
morto. In Pratiche della storia e storicismi, Piasere scrive: 

 
“la morte dà sull’immutabile, non sulla storia. La relazione fra 
memoria e freccia del tempo subisce fra i Roma (e fra i Mānuš) uno 
sdoppiamento. Fra i vivi non si parla dei morti, dei morti si può 
parlare soltanto ai morti fra le mura del cimitero. Certo che i morti 
potrebbero costruire la propria storia ma, una volta uscita dal 
cimitero, essa diventa una storiografia muta. Attraverso omaggi di 
questo tipo (casa in abbandono/tomba sontuosa) i Roma hanno 
messo in funzione i germi storiogeni in modo da costruire la 

                                                 
27 Piasere L., 2000, Pratiche della storia e storicismi, in Izard M. e Viti F. (a cura di), Antropologia delle tradizioni 

intellettuali: Francia e Italia, CISU, Roma, pp.30-54 



 49

propria incomunicabilità sul passato. Abbiamo quindi lo scandalo 
storicistico di una “comunità mestica composta da individui 
dotati di memoria” (Williams, 1997:11)” (pp.46-47). 

 
Concludendo, la domanda dalla quale siamo partiti è: “come fanno i 

romá a mantenere la propria identità tra i gagè? Abbiamo detto che hanno 
e mantengono un’identità separata da quella dei gagé, una separazione che 
alcuni autori collocano nel rapporto che i romá mantengono con i propri 
morti. Vorrei però concentrarmi sul come i romá mantengono 
quotidianamente questa identità separata. Potrei affermare che il rom 
mantenga una propria identità separata attraverso una “selezione 
autogestita dei prestiti culturali” (Piasere, 1999 28) che comporta 
l’assunzione di alcuni tratti culturali reinterpretati. È come se si trattasse 
continuamente di reinventare il significato dei gagé per farlo proprio. Ci 
troviamo di fronte a dei maestri di relazioni transculturali. 

Come suggerisce Salza, il rapporto è equivalente ed è strutturalmente 
analogo a quello che fanno i gagé: la flessibilità strutturale dei rom 
permette di mantenere una coesione che l’immersione renderebbe letale; la 
nostra non flessibilità diventa letale per i “nomadi”, ci fa diventare dei 
disintegratori dell’altro, dei demolitori di identità culturali. Il rom 
reinventa; il gagió, in un certo senso, distrugge. 
 
COME SI DIVENTA MARGINALI. ALCUNE RIFLESSIONI SUL CASO 
DELL’ITALIA E DELLA BOSNIA 
 

Nel paragrafo precedente abbiamo parlato del come il rom mantenga 
un’identità separata da quella dei gagé; in quest’ultimo paragrafo vorrei 
invece portare alcuni esempi sul come il rom  diventi “marginale”, facendo 
riferimento alle politiche sociali attuate genericamente nei confronti dei 
romá. Farò solo qualche breve esempio, riferito alla realtà italiana e a 
quella bosniaca. 

Le famiglie rom xoraxanè migrate a Torino tra gli anni sessanta, 
settanta, diventano marginali appena arrivate in Italia. In Bosnia, la 
condizione politica sociale che essi stessi riferiscono nei racconti non li 
vede oggetto di alcuna discriminazione o di marginalità. Anzi. La politica 
di Tito, sempre secondo i loro racconti 29, riusciva a coniugare la presenza 
di etnie diverse sul territorio senza tensioni, e evitando qualsivoglia forma 
di discriminazione. Le voci dei miei interlocutori dicono: “Quando c’era 
                                                 
28 Piasere l.,1999, Un mondo di mondi. Antropologia delle culture rom, l’ancora, Napoli. 
29 Andrebbe verificata la credibilità del mito. 



 50

Tito non potevi dire o nominare la parola ‘zingaro’; nessuno dormiva per 
strada e non c’erano i poveri; quando è morto Tito, gli ‘zingari’ sono 
morti”. Sottintendendo: quando è morto Tito siamo diventati “zingari” e 
come “zingari” siamo morti, ovvero, abbiamo perso contrattualità sociale. 

Questo almeno nei racconti. Alcune famiglie domiciliate oggi nei 
dintorni di Travnik, raccontano che prima della guerra vivevano vicino ad 
abitazioni serbe. Ci si frequentava, ci si sedeva 30 occasionalmente insieme 
per qualche festa, talvolta probabilmente si intrattenevano piccole attività 
economiche assieme. Almeno nei racconti, si è vissuto accanto fino al 
momento in cui “i serbi hanno cominciato a dirci che dovevamo andarcene 
da lì, puntandoci il fucile contro”. 

Le famiglie rom migrate dalla Bosnia all’estero, prima o durante la 
guerra, diventano “marginali” una volta tornate in Bosnia, dopo la guerra. 
Si veda, brevemente, la costituzione bosniaca scritta a seguito degli 
accordi di Dayton nel 1996 che definisce popolo costituente del paese i 
“bosniaci, croati e serbi (insieme ad altri)”, dove l’identità nazionale 
(bosniaca, croata e serba) viene facilmente identificata con quella religiosa 
(musulmana, cattolica e ortodossa) ed esclude di fatto i figli di matrimoni 
misti, come anche i romá. 

Oltre alla costituzione, potremmo parlare di una marginalità vissuta 
quotidianamente da queste famiglie (che vivono in Bosnia) e da chi risiede 
all’estero, ma, tutti gli anni, regolarmente, visita la Bosnia e la propria 
famiglia ivi domiciliata. In questo viaggio, a ogni frontiera, si parlano 
lingue differenti: stai zitto o parli italiano alla frontiera con la Slovenia, per 
non essere identificato come “slavo”; in Croazia parli croato adottando 
l’accento croato, per non essere identificato come bosniaco; in Bosnia parli 
romané, per evitare di essere identificato come musulmano, ortodosso o 
magari cattolico. Il timore è quello di subire violenza fisica e psicologica 
motivata dalle ripercussioni politiche che ancora oggi restano tra etnie 
differenti, soprattutto a carico di chi ha lasciato il paese durante la guerra e 
torno in Bosnia, dopo la guerra, per viverci o per trovare i propri 
famigliari. 

Quando vai in Bosnia stai cioè bene attento a portarti la tua identità 
rom, quella famigliare, cosa che tornando in Italia perdi per tornare a 
essere un “nomade” o uno “zingaro”. Andrai quindi in Bosnia, lo abbiamo 
già detto, per il giorno della festa, per un funerale o in occasione di un 
pranzo funebre, per un matrimonio, per sedere con la tua famiglia. 

                                                 
30 Il verso te bešel, sedere, viene qui inteso nell’accezione dell’invito che ospita la relazione tra individui. 



 51

A Torino, invece si diventa “zingari” praticamente subito. Si diventa 
marginali passando il confine con l’Italia e andando a vivere nei “campi 
nomadi”. Ancora, si diventa marginali con l’appartenenza a una categoria 
piuttosto che a un’altra: quella dei “nomadi”, degli “zingari”, ecc. 
Qualcuno, migrato in Italia negli anni novanta, diventa “profugo”, uno 
statuto questa volta per niente ambiguo. 

Lo ripetiamo, i romá, a Torino, diventano marginali ogni volta che si 
trovano di fronte a qualche progetto rivolto ai “nomadi”. Porto ancora 
l’esempio del modello istituzionale che vede a Torino il costituirsi di un 
percorso di scolarizzazione rivolto ad alunni “nomadi”. Questo sistema 
vede dal 1985, per esempio, l’impiego di quindici insegnanti comunali 
impegnati con la scolarizzazione degli alunni “nomadi”. Sono persone la 
cui formazione non è mai stata continuativa, né aggiornata, che vengono 
completamente responsabilizzate nella gestione della scolarizzazione degli 
alunni rom: coordinano l’orario settimanale, l’attività all’interno di 
laboratori appositi, il programma didattico, vigilano il controllo sanitario, 
mantengono la relazione con le famiglie, ecc. 

 
CONCLUSIONI 

Per concludere, vorrei riprendere ancora un passo del testo di Schmitt 
dove l’autore si sofferma su un esame geografico degli spazi della 
marginalità e afferma l’esistenza “di un ‘tessuto’ parallelo di relazioni 
impenetrabili agli altri” (…) In questo spazio dai contorni incerti – scrive -
- esistono luoghi di ritrovo (…) [e] si muovono gruppi molto eterogenei, 
gli uni informali, gli altri più organizzati (…) In simili luoghi e in simili 
gruppi fiorisce una vera e propria cultura che ha i propri segni particolari 
(…) le proprie regole d’onore (…) le proprie tecniche (…) il proprio 
gergo, incomprensibile per chi non fa parte dell’ambiente”. (pp.278-279). 

Queste riflessioni riportano l’attenzione su un aspetto fondamentale 
riferito alla percezione fisica dello spazio occupato dai marginali, uno 
spazio che perde quella caratteristica negativa di marginalità ed esclusione 
per acquisire invece una valenza positiva. Si tratta, nelle parole di Schmitt, 
di uno spazio nel quale si sviluppano forme di organizzazioni eterogenee e 
differenti, e dove, potremmo dire, esiste quello spazio di negoziazione che 
consente la relazione e quindi lo sviluppo di forme di organizzazione 
differenti. Esiste uno stare insieme che consente alla relazione una libertà 
tale da consentire il costituirsi di forme di socialità tra loro diverse. 

 



 52

Forse, nella nostra società, romá e gagé non hanno ancora trovato 
quella giusta distanza della relazione che consenta la libertà di 
comportamento individuale e collettivo (o, potremmo dire, la libertà dalla 
marginalità) sufficiente a consentire la relazione stessa. Questo comporta 
di conseguenza che i primi, i gagé, continuino a inventare nuovi progetti 
per l’integrazione e che i romá continuino a sfuggire a tutte queste 
“strutture di integrazione” (ibidem) cercando dimora nell’invisibilità o 
contrattando quotidianamente la loro visibilità. 

 
 
 

 
 
 
 
 

Dr.ssa Carlotta Saletti Salza - Relatrice 



 53

Venerdì 1 settembre (pomeriggio)

 
Preparata e proposta da don Mario Riboldi 

e animato dal gruppo proveniente dalla Sardegna 
 

LITURGIA POMERIGGIO 
 

Preghiera dei Vespri 
 
INNO: ME KE KAI PETARAVA 
 
ME KE KAI PETARAVA 
KOTAR U DEVAL SUNELMA. 
O MUR BARO DEVAL, 
ME PASAUTO TU. 
ME KAMAUTO TU 
 
AR IA ROM KE PENELA: 
“MASKAR MAR SINTI ME GIAVA”, 
KIAKE, SUKAR DEVAL, 
VIAL PASAL MANDE TU. 
ME KAMAUTO TU. 
 
DIK KISI CIAVE TE ROMIA 
GIAN MANGHEL PAR U VELTU. 
O MUR KAMLO DEVAL, 
ME MANGAUTO TU. 
ME KAMAUTO TU 
 
SALMO 40 – Preghiera di un malato 
 
Uno di voi mi tradirà, uno che mangia con me (cfr. Mc14,18) 
 
Ant. : Risanami, signore ho peccato contro di te 
 

2 Beato l’uomo che ha cura del debole, 
nel giorno della sventura il Signore lo libera. 

3 Veglierà su di lui il Signore, 
lo farà vivere beato sulla terra, 
non lo abbandonerà alle brame dei nemici. 

4 Il Signore lo sosterrà sul letto del dolore; 



 54

gli darai sollievo nella sua malattia. 
 
5 Io ho detto: "Pietà di me, Signore; 

risanami, contro di te ho peccato". 
6 I nemici mi augurano il male: 

"Quando morirà e perirà il suo nome?". 
7 Chi viene a visitarmi dice il falso, 

il suo cuore accumula malizia 
e uscito fuori sparla. 

 
8 Contro di me sussurrano insieme i miei nemici, 

contro di me pensano il male: 
9Un morbo maligno su di lui si è abbattuto, 

da dove si è steso non potrà rialzarsi". 
10Anche l’amico in cui confidavo, 

anche lui, che mangiava il mio pane, 
alza contro di me il suo calcagno. 

 
11 Ma tu, Signore, abbi pietà e sollevami, 

che io li possa ripagare. 
12 Da questo saprò che tu mi ami 

se non trionfa su di me il mio nemico; 
13 per la mia integrità tu mi sostieni, 

mi fai stare alla tua presenza per sempre. 
14 Sia benedetto il Signore, Dio d’Israele, 

da sempre e per sempre. Amen, amen. 
 
SALMO 45 - Dio rifugio e forza del suo popolo 

Sarà chiamato Emmanuele, che significa Dio-con-noi 
(mt 1,23) 

 
Ant.: Il Signore dell’Universo è con noi, rifugio e salvezza è il nostro 
Dio 
 

2 Dio è per noi rifugio e forza, 
aiuto sempre vicino nelle angosce. 

3 Perciò non temiamo se trema la terra, 
se crollano i monti nel fondo del mare. 



 55

4 Fremano, si gonfino le sue acque, 
tremino i monti per i suoi flutti. 

5Un fiume e i suoi ruscelli rallegrano la città di Dio, 
la santa dimora dell`Altissimo. 

6 Dio sta in essa: non potrà vacillare; 
la soccorrerà Dio, prima del mattino. 

7 Fremettero le genti, i regni si scossero; 
egli tuonò, si sgretolò la terra. 

8 Il Signore degli eserciti è con noi, 
nostro rifugio è il Dio di Giacobbe. 

9 Venite, vedete le opere del Signore, 
egli ha fatto portenti sulla terra. 

10 Farà cessare le guerre sino ai confini della terra, 
 romperà gli archi e spezzerà le lance, 
brucerà con il fuoco gli scudi. 

11 Fermatevi e sappiate che io sono Dio, 
eccelso tra le genti, eccelso sulla terra. 

12 Il Signore degli eserciti è con noi, 
nostro rifugio è il Dio di Giacobbe. 

 

IL CANTICO DELL’AGNELLO – Apocalisse 31 15, 3-4 
 

ANT.: Tutte le genti verranno ad adorarti, Signore 
 
32 RICIA SO KERGIAS HILE BUT SHUSE I BARE, 
DEVLORO SARALO SO LAKO KERE SA SO KAME; 

BUT CIACE HILE TRE DROMA, 
SARENGHERO KRALI. 

KON NA PE DARLA TUTAR, DEVLORO? 
KON NA VAKERLA SUKAR TUTAR, DEVEL MANUS? 

SA GENE PO TEM AVNA PE CIVI PO CIANGA ANGLO TUTE 
                                                 
31 "Grandi e mirabili sono le tue opere, 

o Signore Dio onnipotente; 
giuste e veraci le tue vie, 
o Re delle genti! 4 Chi non temerà, o Signore, 
e non glorificherà il tuo nome? 
Poiché tu solo sei santo. 
Tutte le genti verranno 
e si prostreranno davanti a te, 
perché i tuoi giusti giudizi 
si sono manifestati". (Testo Bibbia Cei) 

 
32 traduzione  in PO ROMANE 



 56

SOSKE SAMO TU HIGNAS DEVEL 
I KANA PE HIKI TE HILE CIACE TRE ALAVA 
 

LETTURA – ROMANI 15,1-3 
 
1 Noi che siamo i forti abbiamo il dovere di sopportare l`infermità 
dei deboli, senza compiacere noi stessi. 2 Ciascuno di noi cerchi di 
compiacere il prossimo nel bene, per edificarlo. 3 Cristo infatti non 
cercò di piacere a se stesso, ma come sta scritto: gli insulti di coloro 
che ti insultano sono caduti sopra di me. 
 
RIFLESSIONE 
don Mario Riboldi 
 

Nella Cena del Signore che noi celebriamo, rinnovando 
misteriosamente la morte, la risurrezione e la ascensione al cielo di Gesù, 
poniamo sull'altare il pane e il vino che vengono consacrati nella 
medesima liturgia così da essere trasformati (questo fatto misterioso si 
chiama transustanziazione) in Corpo e Sangue del Figlio di Dio diventato 
uomo. 

Gesù che ha accettato la morte in croce offre Se stesso a Dio Padre 
ed è a Lui gradito. Noi fedeli ci uniamo a Gesù nell'offerta e siamo noi 
pure graditi perché credendo siamo diventati fratelli dell'Unico Figlio di 
Dio. 

L’offerte della nostra persona viene fatta durante una celebrazione 
liturgica, ma ci impegna per l’intera giornata, specialmente se è una 
domenica, ma anche per tutto il tempo della nostra vita che ci viene dalla 
bontà del Padre. 

Negli ATTI DEGLI APOSTOLI è messo in evidenza il martirio dì 
Stefano, il primo seguace di Gesù ucciso per la fede. Questo uomo si uni, 
cioè si associò al dono che Gesù aveva fatto di Sé al Padre, morendo lui 
pure di morte violenta e perdonando i suoi uccisori proprio come il 
Maestro. Venne lapidato fuori dalla porta della città di Gerusalemme, 
nell'anno 36 della nostra era. 

Il primo tra i dodici apostoli subì il martirio, lo leggiamo ancora negli 
ATTI DEGLI APOSTOLI, fu San Giacomo che ora è tanto venerato a  
Compostela e in tutta la Spagna. 

Moltissimi altri cristiani seppero poi offrire la loro vita a Dio 
seguendo l'esempio del Signore Gesù  anche nell'eroismo del martirio. Si 
possono contare a centinaia di migliaia, anzi a milioni. 



 57

Ci sembra utile inserire qui dalla "Lettera della chiesa di Smirne sul 
martirio di San Policarpo" (vescovo ucciso a Roma nell'anno 155) la parte 
centrale del racconto. 

"Egli dunque... levando gli occhi al cielo disse: «Signore, Dio 
Onnipotente, Padre del tuo diletto e benedetto Figlio Gesù Cristo, per 
mezzo del quale ti abbiamo conosciuto; Dio degli Angeli e delle Virtù, di 
ogni creatura e di tutta la stirpe dei giusti che vivono al tuo cospetto: io ti 
benedico perché mi hai stimato degno di questo giorno e in quest'ora di 
partecipare, con tutti i martiri, al calice del tuo Cristo... Per questo e per 
tutte le cose io ti lodo, ti benedico, ti glorifico insieme con l'eterno e 
celeste sacerdote Gesù Cristo, tuo diletto Figlio, per mezzo del quale a te e 
allo Spirito Santo sia gloria ora e nei secoli futuri. Amen». 

Dopo... gli addetti al rogo accesero il fuoco. Levatasi una grande 
fiammata... il fuoco si dispose a forma di arco a volta, come la vela di una 
nave gonfiata dal vento e avvolse il corpo del martire... Il corpo stava al 
centro di essa, ma non sembrava carne che bruciasse, bensì pane cotto". 
Chi scrisse pensò al pane sull’altare. 

Sappiamo che nel secolo XX° i martiri furono numerosissimi. Tra 
loro, beatificato, ha un posto anche il gitano Ceferino Jiménez Malla, detto 
"el Pelé". Questo commerciante di animali seppe comportarsi da vero 
amico di Gesù offrendo a Dio tutto ciò che aveva: i suoi giorni di semplice 
kalò, la sua vita di credente e, in particolare, di appassionato contemplatore 
della persona di Maria e del Figlio suo sgranando in continuità la corona 
del rosario. Crebbe continuamente come cristiano per la orazione. Venne 
ucciso da chi odiava la fede appena fuori dalla città di Barbastro, nel 
cimitero. 

É poco conosciuta la nomade, spagnola lei pure, Emilia Fernandez 
Rodriguez morta il 25 gennaio 1939 in Andalusia. Anche questa giovane 
sposa si avvicinò moltissimo a Maria e a Gesù quando fu detenuta nel 
carcere femminile detto "Gachas Colorás" ad Almeria recitando il rosario 
con le detenute cattoliche che erano in prigione per la fede. La Serva di 
Dio Emilia era incinta e la vicedirettrice del penitenziario le promise 
diverse volte che l'avrebbe favorita nella sua particolare situazione se 
avesse segnalato i nomi delle ragazze che le avevano insegnato le 
preghiere. Di fronte al rifiuto della gitana, la vicedirettrice isolò per 
qualche tempo in una stanza la poveretta. Dopo sette mesi di detenzione 
Emilia partorì una bambina: era il 13 gennaio 1939. Nel battesimo 
amministrato da una delle carcerate venne dato alla neonata il nome di 
Angela. La madre morì dodici giorni dopo. 



 58

Il gitano Juán Ramón Gil Torres è stato imprigionato quasi subito 
allo scoppio della Guerra Civile di Spagna e subì il martirio nel settembre 
del 1936. I politici di Monóvar (Alicante), cittadina dove il nomade era 
andato ad abitare dentro una "cueva" (= grotta) negli ultimi anni, non 
avevano dimenticato il suo intervento perché si svolgesse come sempre la 
processione del mattino di Pasqua chiamata l’Encuentro, perché la 
Madonna veniva portata a incontrare il Figlio risorto. 

Per conoscere almeno un po’ Juán Ramón riferisco un episodio 
capitato in carcere pochi giorni prima della sua fucilazione. Era detenuto 
tra gli altri un uomo di famiglia distinta che un giorno tra le lacrime disse: 
"Oh Juán Ramón preghiamo le tre parti del rosario per ottenere la grazia di 
non essere fucilati. Io ho cinque figli". Il gitano, accettando la proposta, 
parlò così: "Ah sì, anch’io ho dei figli". Pregarono insieme e dopo la lunga 
orazione disse: "Adesso la Madonna è soddisfatta e io voglio ballare uno 
zapateado". Immediatamente cominciò a ballare nella cella la danza dei 
gitani. L'altro carcerato, piangendo ancora, fece questo commento: 
"Signore Dio mio, vedo che Juán Ramón ha molta più fede di me: lui balla 
e io piango". Questo uomo rimase in prigione, ma non venne assassinato. 

Invece il gitano venne prelevato con un altro carcerato nella notte tra 
il 22 e il 23 settembre per essere portato lungo la strada verso Novelda. 
Giunti nel territorio di questo altro paese, lontano assai dai due centri 
abitati, i due prigionieri vennero fucilati. Essi trovarono sepoltura nel 
cimitero di Novelda, ma il nome di Juán Ramón il Torres non venne scritto 
nel libro dei morti: è rimasta in bianco la riga dopo quella contenente la 
registrazione del primo assassinato. Per il gitano non era stata ritenuta 
necessaria la documentazione: era una persona povera perciò, come altre  
simili, non aveva nessun valore. 

Sono allo studio altri due fatti di martirio di gitani uccisi vicino a 
Granada (Spagna), ma è troppo presto per parlarne ora. 

É giusto ricordare pure il Rom Lovara Jaia Sattler, predicatore 
incaricato da una Chiesa d’ Inghilterra di diffondere il Vangelo tra le 
carovane in Germania. Questo cittadino tedesco arrestato perché zingaro, 
morì nel lager di Auschwitz-Birkenau nel marzo 1944. Sicuramente ebbe 
dei seguaci dopo una attività apostolica durata più di dieci anni e con molti 
suoi amici subì la persecuzione nazista. Aveva tradotto il Vangelo di 
Giovanni e altre parti della Bibbia nel linguaggio dei nomadi. Faremo delle 
ricerche per conoscere meglio questa persona eccezionale che 
affianchiamo alle altre delle quali abbiamo parlato guardando l'offerta 
della vita a Dio fatte accanto al Signore Gesù nostro Salvatore. 



 59

Vorrei aggiungere altri esempi di offerta presi dalla vita quotidiana 
dei Sinti, dei Rom, dei Kalés e degli altri gruppi di nomadi, esempi proprio 
eroici, ma ci toccherebbe prolungare il discorso eccessivamente. Mi limito 
a segnalare un fatto rimasto in ombra e che ora conosciamo: tra gli Zingari 
vi sono più di cento vocazioni speciali alla vita religiosa e al sacerdozio. 

Cercheremo anche noi di vivere il nostro offertorio guardando di più 
ai grandi personaggi e anche alle persone che ci stanno semplicemente 
accanto e vivono con fede. 
 

RESPONSORIO BREVE 
Cristo ci ama, ci ha liberati con il suo sangue. 
Cristo ci ama, ci ha liberati con il suo sangue. 
 

Ha fatto di noi un regno, e sacerdoti per il nostro Dio, 
ci ha liberati con il suo sangue. 
 

Gloria al Padre e al Figlio e allo Spirito Santo. 
Cristo ci ama, ci ha liberati con il suo sangue. 
 

MAGNIFICAT 
Ant. : Il Signore ha soccorso i suoi figli, ricordando il suo amore. 
 
33 MU CELO GI PENELLO KE MÂRO DEVEL ILO BARO 
UN ME HIMAN I BARI FRAIDA LEE KE HELFARELMA. 
 
IOP, FUN PRÂL, DIKÈIS TELE AP MANDE. 
FUN KU DIVES ALOITA PINEMA KE VÒM HAILAGHI. 
 
I CIACIO KE MÂRO DEVEL KRELLO O KAMELLO. 
AKANA MANZA KRELLO I KOVA 
KE NUMA IOP I FIELAGO TA KRELLES. 
 

KOLA KE PACENA UN-TA DIKÈN KUN PENGA CIAVE 
AR ILO KAMLO U BARO DEVEL. 
 

IOP SIKLARÈLA PESKA BARI SOR 
KANA U BARE MENCI 
UN-TA CIBENLE TELE PENGO SCERO; 
 

UN KANA CIVELLO PRÈ U TINE CIORALE 
KE HISLE ALOITA TEL FUN U VÂVARENDE; 
 

                                                 
33 In SINTO GACKANO 



 60

KANA DELLO TA HAL KOLEN K’IS BOK 
UN BIZARELA VEK, BI CI, U BRAVALE. 
 

U BARO DEVEL HELFARELLO U ISRAELE 
UN KOLA KE PACENA, 
 

UN RIKERELLO PESKRO RAILO RAKABEN 
KE PENDÈISLO U ABRAMESKE 
UN LESKE CIÂVENGHE HAIS. 
 

INTERCESSIONI 
 

BENEDETTO Dio, che esaurisce i poveri e gli umili e li ricolma dei suoi 
beni. A lui rivolgiamo con fede la nostra supplica: 
Mostraci, o Padre, la tua misericordia. 
 

(preghiere offerte e condivise) 
 

Solleva o Padre tenerissimo, le membra doloranti della tua Chiesa, 
- Per il sangue di Cristo che consumò il suo sacrificio vespertino 

sospeso sulla croce. 
Libera gli oppressi, illumina i ciechi, 

- Soccorri gli orfani e le vedove 
Rivestici della tua armatura, 

- Perché possiamo resistere agli assalti del maligno. 
Assisti i tuoi figli, o Signore pietoso, nel momento della morte, 

- Siano trovati fedeli e partano nella tua grazia da questo mondo. 
Accogli nella luce della tua dimora i nostri defunti, 

- Perché possano contemplare in eterno il tuo volto. 
 

PREGHIERA PER I MORTI 
 
34 DEVLA KE SAN AMARÓ DAD, 
RUGISAME AKANÀ AMARÈ MULENGHE: 
DE T’AVEN TUSA ANDO CIO RAIO 
KAI DASHTIN DIKEN TU. AMIN. 
 
35 MURDEVEL, LAMÈ MANGAS ATUK 
TA‚ DES KE MENGAE MULÈ T’AVEN KE TUS 
UPRAL U KU TEM KUÀ CI DEKEND. 
 

                                                 
34 In ROMANES KALDERASH. 
35 In ROMANES ABRUZZESE. 



 61

ORAZIONE 

Concedi ai tuoi fedeli, o Signore, la sapienza della croce, perché illuminati 
dalla passione del tuo Figlio portiamo generosamente il tuo giogo soave. 
Egli è Dio e vive e regna con te, nell’unità dello Spirito Santo per tutti i 
secoli dei secoli. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Don Mario Riboldi 

Preparazione ai canti 

Peripatetici 



 62

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Amici al Bismantova 

Foto di gruppo 



 63

sabato 2 settembre

 
Preparata e proposta da  padre Agostino Rota Martir 

 
Liturgia Mattino 
 
CANTO 
 

Premessa sui significati di “consacrare”: 
• Atto per mezzo del quale una persona, un oggetto, una realtà 

sono “messi da parte” per il servizio di Dio…anche i Rom e 
Sinti sono “messi da parte”, sono visti come dei “fuori luogo”. 

• Dedicare gente a Dio. 
• Rendere sacra una cosa, persona…purificare per rendere degno 

di accogliere cose sacre (es. calice, patena, tabernacolo…), 
persone. 

 
PRIMO SEGNO: LA TOVAGLIA BIANCA 
 

Rendere sacra una cosa significa purificarla, il luogo dove si consacra 
in genere è un altare, la tovaglia bianca posta sull’altare esprime che è 
degno di accogliere i vasi sacri (calice, patena…) 
 

Consacrare ci apre al mistero, svela qualcosa che i nostri occhi non 
sempre riescono a vedere, percepire. 

Parlando di Mistero intendiamo non qualcosa di statico, immutabile 
bensì dinamico perché ci porta a scoprire altre dimensioni della vita. 

Toccare il Mistero non per aggredirlo o per prenderne possesso, ma 
per lasciarci fare da questo Mistero… 
 

SALMO 50 
 

3 Pietà di me, o Dio, secondo la tua misericordia; 
nella tua grande bontà cancella il mio peccato. 

4 Lavami da tutte le mie colpe, 
mondami dal mio peccato. 

 
5 Riconosco la mia colpa, 

il mio peccato mi sta sempre dinanzi. 
 



 64

6 Contro di te, contro te solo ho peccato, 
quello che è male ai tuoi occhi, io l`ho fatto; 
perciò sei giusto quando parli, 
retto nel tuo giudizio. 

7 Ecco, nella colpa sono stato generato, 
nel peccato mi ha concepito mia madre. 

8 Ma tu vuoi la sincerità del cuore 
e nell`intimo m`insegni la sapienza. 

9 Purificami con issopo e sarò mondo;lavami e sarò più bianco 
della neve. 

10 Fammi sentire gioia e letizia,esulteranno le ossa che hai 
spezzato. 

 
11 Distogli lo sguardo dai miei peccati, 

cancella tutte le mie colpe. 
 
12 Crea in me, o Dio, un cuore puro, 

rinnova in me uno spirito saldo. 
13 Non respingermi dalla tua presenza 

e non privarmi del tuo santo spirito. 
14 Rendimi la gioia di essere salvato, 

sostieni in me un animo generoso. 
 
15 Insegnerò agli erranti le tue vie 

e i peccatori a te ritorneranno. 
16 Liberami dal sangue, Dio, Dio mia salvezza, 

la mia lingua esalterà la tua giustizia. 
17 Signore, apri le mie labbra 

e la mia bocca proclami la tua lode; 
18 poiché non gradisci il sacrificio 

e, se offro olocausti, non li accetti. 
19 Uno spirito contrito è sacrificio a Dio, 

un cuore affranto e umiliato, Dio, tu non disprezzi. 
 
20 Nel tuo amore fa grazia a Sion, 

rialza le mura di Gerusalemme. 
21 Allora gradirai i sacrifici prescritti, 

l`olocausto e l`intera oblazione, 
allora immoleranno vittime sopra il tuo altare. 
  



 65

Testo di Suor Antonietta Potente: tratto da “LA RELIGIOSITÀ DELLA VITA”, 
Ed. Icone (2003)" 

 

“ Nel mondo biblico Dio è profondamente legato ai luoghi, perché è il 
Dio che passa: Dio è solo un Dio che passa…lo percepisci se sei presente 
in quei luoghi. 

Quel luogo assume un significato etico, religioso non perché faccio 
delle cose, ma perché incontro… I luoghi sono vuoti senza l’incontro 
(anche se sono pieni di tante cose). 

Quanti luoghi vuoti abbiamo! 
In questo senso sono importanti tutti i luoghi e non solamente alcuni. 
Nella mentalità biblica non c’è una distinzione netta tra luogo profano 

o sacro…potremmo dire che il luogo è già lì che aspetta un incontro, tutto 
dipende dall’atteggiamento della persona,  se noi riusciamo a metterci in 
relazione con la vita. 

Il luogo non è tanto lo spazio fisico, il luogo è tale quando c’è una 
relazione. 

È la relazione che si riesce a creare che consacra o meno quel dato 
luogo, quella situazione particolare…nel mondo amerindio gli aymara 
(popolo andino) riconoscono gli spazi come luoghi di celebrazione, dove 
c’è stato un passaggio, una visita del Mistero o di Dio. 

Per loro l’unica cosa che fa uno spazio profano o sacro è l’amore: è 
profano tutto quello che non amiamo ed è sacro tutto quello che amiamo.” 

 
Dal Vangelo di Luca 24, 13-16. 28-35 - Emmaus 
 

Ed ecco in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un 
villaggio distante circa sette miglia da Gerusalemme, di nome Emmaus, e 
conversavano di tutto quello che era accaduto. Mentre discorrevano e 
discutevano insieme, Gesù in persona si accostò e camminava con loro. Ma 
i loro occhi erano incapaci di riconoscerlo.… 

Quando furon vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se 
dovesse andare più lontano. Ma essi insistettero: "Resta con noi perché si 
fa sera e il giorno già volge al declino". Egli entrò per rimanere con loro. 
Quando fu a tavola con loro, prese il pane, disse la benedizione, lo spezzò e 
lo diede loro. Ed ecco si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma lui 
sparì dalla loro vista. Ed essi si dissero l’un l’altro: "Non ci ardeva forse il 
cuore nel petto mentre conversava con noi lungo il cammino, quando ci 



 66

spiegava le Scritture?". E partirono senz`indugio e fecero ritorno a 
Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri che erano con 
loro, i quali dicevano: "Davvero il Signore è risorto ed è apparso a 
Simone". Essi poi riferirono ciò che era accaduto lungo la via e come 
l`avevano riconosciuto nello spezzare il pane. 

 
SECONDO SEGNO: L’ALTRA FACCIA DELLA TOVAGLIA 
 

Consacrare quindi è sempre in funzione della vita, è la relazione (cfr. 
brano proposto di Sr. Antonietta Potente) che riusciamo a creare che fa 
“sacro” quel posto, quella situazione… 

La tovaglia con impresse delle situazioni di vita dei Rom ci vuol dire 
che siamo chiamati a riconoscere e scoprire il Mistero presente nella vita 
dei Rom e Sinti… 

In Es. 3, 5 Mosè è invitato a togliersi i sandali dai piedi di fronte al 
roveto: “Perché è terra sacra” : Israele popolo in schiavitù, oppresso e 
…furbo, visto dagli Egiziani come fannullone, inutile, un fuori luogo… 
Dio lo consacra senza aspettare che Israele diventi esemplare, ben 
organizzato e forte, lo sceglie così com’è, ponendosi Lui stesso in questo 
un fuori luogo. 

Sembra proprio che Dio, attraverso Israele, proprio perché un popolo 
fuori luogo è eletto, per consacrare l’umanità intera. 

Il Dio della Bibbia quando costruisce qualcosa parte dagli “scarti”, a 
differenza della società che quando progetta qualcosa, spesso crea nuove 
esclusioni. 

 
Riflessione-testimonianza di p. Agostino Rota Martir 

 
 

Una Chiesa che si lascia anche consacrare dalla vita dei Rom e 
Sinti.36 
 

Sento questo luogo come la “mia Chiesa”, anche se non è registrata 
in nessuna Curia Diocesana…ma avverto che questa stravagante Chiesa 
aiuta ad essere sempre più vera l’ Altra, la provoca continuamente, la 
invita a rimettersi sempre in movimento, a non aver timore di scoprire e di 

                                                 
36 La riflessione integrale è stata pubblicata sul n. 4 di Servizio Migranti anno 2005, con il titolo Vivere l’Eucarestia 

dentro un campo rom 



 67

vivere il Vangelo come esodo continuo, a sentirsi più nomade che 
sedentaria, a non temere di apparire inutile e al margine…e di lasciarsi 
fare anche da chi lotta e vive il margine. 
 

Le Eucaristie che celebro al campo le faccio da solo dentro la mia 
roulotte, essendo i Rom tutti Mussulmani, ma questo non mi impedisce a 
volte di partecipare a momenti di preghiera e riflessione comuni, in genere 
sono ricorrenze particolari, funerali, feste religiose… 

Quindi, quando celebro non c’è una comunità cristiana, che 
fisicamente si raduna intorno alla mensa Eucaristica per spezzare insieme 
il Pane della Parola e del Corpo di Cristo. 

A cosa può servire questo mio celebrare in solitudine l’Eucaristia, 
Sacramento che di per sé, rappresenta il mistero più alto della comunione, 
della fraternità? 

Scrive il teologo Severino Dianich in un suo libro: 
 

“ Nel rito quindi non avrebbe senso voler valutare i risultati di 
un’azione in rapporto ai mezzi adottati: da questo punto di vista si 
potrebbe qualificare il rito come ‘inutile’, tanto quanto è ‘inutile’ la 
poesia, il gioco, la contemplazione. 

È da parte dell’uomo la creazione di uno spazio vuoto, perché possa 
essere occupato dalla presenza e dall’azione di Dio.” (Trattato sulla 
Chiesa, ed. Queriniana, pag.304) 
 

Trovo un legame stretto quanto appena affermato con la vita dei 
Rom e Sinti, in genere visti dall’opinione pubblica (se non sempre), come 
una realtà inutile, inefficiente…gran parte del mondo dell’esclusione lo è 
proprio perché visto e considerato inutile, fuori dal giro della produttività. 
 

Per me invece, proprio perché vivo l’Eucaristia dentro questo 
“spazio inutile ed escluso” mi ricorda che è l’azione di Dio (actio Dei) il 
senso ultimo del mio celebrare, e che questa non va calcolata ma solo 
accolta e creduta. 
 

A volte celebro la Messa durante la notte, è un’occasione preziosa, 
non solo per la calma esterna: il campo durante la notte sembra 
raccogliersi attorno al mistero dell’Eucaristia, il silenzio aiuta di più, 
anche i rumori del campo, meno chiassosi sembrano partecipare: i latrati 
dei cani, quelli delle macchine che ogni tanto vanno e vengono, la voce 



 68

che grida il nome di qualcuno, una donna che spacca la legna per poter 
riscaldare la baracca della sua famiglia, oppure è la musica di un noto 
cantante Rom che tenta di consolare l’animo di qualcuno, il pianto di un 
neonato che reclama il latte materno, la bottiglia vuota di birra gettata 
per terra e che va in frantumi… tutto questo sono come delle antifone vive 
che accompagnano e scandiscono la mia semplice liturgia. 
Rumori e suoni che riassumono aspetti diversi dell’esistenza di questa 
gente: gioie, attese, delusioni, fallimenti, speranze, paure…cammini non 
certo facili, perché spesso sono ostacolati anche da diffidenze, sospetti, 
pregiudizi innati nella nostra società e tra i Rom stessi. 
 

Celebro l’Eucaristia perché Cristo viva in questo “fuori luogo” e 
trasformi le esistenze di queste persone in un tempio spirituale gradito a 
Dio, nonostante tutto. 
 

“Stringetevi a Cristo, pietra viva, rigettata dagli uomini, ma scelta e 
preziosa davanti a Dio, anche voi venite impiegati come pietre vive per la 
costruzione di un edificio spirituale, per un sacerdozio santo, per offrire 
sacrifici spirituali graditi a Dio per mezzo di Gesù Cristo”. (1Pt 2, 4) 
 

Anche negli Atti degli Apostoli è presente e raccontata la 
“marginalità” delle prime comunità cristiane, costrette in alcuni casi a 
ritrovarsi in clandestinità per “spezzare insieme il pane di Cristo”, una 
Chiesa quelle delle origini, vista anch’essa come un “fuori luogo” da 
molti, in modo particolare dalla religione ebraica di allora, ma poi lo sarà 
anche in altre realtà e contesti culturali…fino a Roma. 
Sarà la famosa Lettera a Diogneto a riassumere in modo esemplare questo 
sentirsi per vocazione da parte del cristiano un “fuori luogo”, che pur 
vivendo nelle stesse città degli uomini, mantiene in relazione ad esse una 
distanza…perché la sua patria è oltre! 
 

In un certo senso la Chiesa nasce come un “fuori luogo”, non  solo 
per circostanze storiche particolari ma è anche grazie all’azione 
particolare dello Spirito Santo che la Chiesa di Gesù Cristo, morto e 
risorto fuori le mura, essa si diffonde nel mondo intero per vivere e 
annunciare il Vangelo del Regno di Dio, partendo non da luoghi puri, 
privilegiati e forti, ma proprio dalla Croce di Cristo, il “fuori luogo” per 
eccellenza. (Eb.13, 12) 
 
 



 69

SILENZIO - PREGHIERE PERSONALI 
 
1° LETTORE: 

É veramente cosa buona e giusta, nostro dovere Padre Santo, 
renderti grazie sempre e in ogni luogo per Gesù Cristo tuo amatissimo 
Figlio. 

Egli è la tua Parola vivente, perché ha assunto anche il volto del Rom 
e non ha avuto paura di sporcarsi e con gioia pianta la sua tenda dentro 
la vita di questa gente, non per controllarli, non per integrarli o contarli 
ma solo per amore cammina con rispetto e delicatezza dentro le loro 
esistenze. 
 
2° LETTORE: 

Noi ti rendiamo grazie Padre, perché permetti che tuo Figlio sia 
ospite e pellegrino in mezzo a loro, che condivida la vivacità dei loro 
bambini e il grande rispetto che hanno i vecchi dentro le loro famiglie, che 
conosca la sofferenza di chi si sente disprezzato, rifiutato e messo fuori 
perché giudicato inutile e un vuoto a perdere…che veda il coraggio di 
questa gente, la loro capacità di resistere e reagire gioiosamente alle tante 
difficoltà, dispiaceri e tragedie. 

  
3° LETTORE: 

Nella sua vita, il tuo Figlio Gesù passò beneficando e sanando tutti 
coloro che erano prigionieri del male, lo faccia anche verso coloro che 
sbagliano, che rubano, che mancano di rispetto verso i più deboli, che 
tradiscono la fiducia a causa dei soldi e per coloro che sono facile preda 
di vizi. 

Anche qui come il buon samaritano versa nelle loro ferite ancora 
aperte, l’olio della consolazione e il vino della speranza.” 

 
 

SALMO 70 - Dio è mio rifugio 
  
 
1 In te mi rifugio, Signore, 
ch`io non resti confuso in eterno. 

2 Liberami, difendimi per la tua giustizia, 
porgimi ascolto e salvami. 
 



 70

3 Sii per me rupe di difesa, 
baluardo inaccessibile, 
poiché tu sei mio rifugio e mia fortezza. 

4 Mio Dio, salvami dalle mani dell’empio, 
dalle mani dell’iniquo e dell’oppressore. 

5 Sei tu, Signore, la mia speranza, 
la mia fiducia fin dalla mia giovinezza. 
 

6 Su di te mi appoggiai fin dal grembo materno, 
dal seno di mia madre tu sei il mio sostegno; 
a te la mia lode senza fine. 
 

7 Sono parso a molti quasi un prodigio: 
eri tu il mio rifugio sicuro. 

 
8 Della tua lode è piena la mia bocca, 
della tua gloria, tutto il giorno. 

9 Non mi respingere nel tempo della vecchiaia, 
non abbandonarmi quando declinano le mie forze. 

10 Contro di me parlano i miei nemici, 
coloro che mi spiano congiurano insieme: 

11 Dio lo ha abbandonato, 
inseguitelo, prendetelo, 
perché non ha chi lo liberi". 
   

12 O Dio, non stare lontano: 
Dio mio, vieni presto ad aiutarmi. 

13 Siano confusi e annientati quanti mi accusano, 
siano coperti d’infamia e di vergogna 
quanti cercano la mia sventura. 

14 Io, invece, non cesso di sperare, 
moltiplicherò le tue lodi. 

  
15 La mia bocca annunzierà la tua giustizia, 

proclamerà sempre la tua salvezza, 
che non so misurare. 

16 Dirò le meraviglie del Signore, 
ricorderò che tu solo sei giusto. 



 71

17 Tu mi hai istruito, o Dio, fin dalla giovinezza 
e ancora oggi proclamo i tuoi prodigi. 

18 E ora, nella vecchiaia e nella canizie, 
Dio, non abbandonarmi, 
finché io annunzi la tua potenza, 
a tutte le generazioni le tue meraviglie. 

19 La tua giustizia, Dio, è alta come il cielo, 
tu hai fatto cose grandi: 
chi è come te, o Dio? 

 
20 Mi hai fatto provare molte angosce e sventure: 

mi darai ancora vita, 
mi farai risalire dagli abissi della terra, 

21 accrescerai la mia grandezza 
e tornerai a consolarmi. 

 
22 Allora ti renderò grazie sull’arpa, 

per la tua fedeltà, o mio Dio; 
ti canterò sulla cetra, o santo d’Israele. 

23 Cantando le tue lodi, esulteranno le mie labbra 
e la mia vita, che tu hai riscattato. 

24 Anche la mia lingua tutto il giorno 
proclamerà la tua giustizia, 
quando saranno confusi e umiliati 
quelli che cercano la mia rovina. 

 
CANTO 
 
TERZO SEGNO: LA PIETRUZZA (viene consegnata ad ognuno una pietra bianca) 
 

La consegna ad ognuno di una pietruzza bianca significa che 
abbiamo il compito di accogliere e rispettare il mistero che Dio ha 
nascosto in ogni uomo e cultura…l’incontro con il popolo Rom e Sinto 
allora sarà sincero e forse saremo degni di ricevere la loro Benedizione su 
di noi. 
 

“Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese: Al 
vincitore darò la manna nascosta e una pietruzza bianca sulla quale sta 
scritto un nome nuovo, che nessuno conosce all’infuori di chi la riceve.” 
(Ap.2, 17). 
INSIEME: 



 72

“Benedetto sei tu o Padre, dalla tua bontà abbiamo ricevuto questi doni: il 
pane e il vino. Sono i frutti della terra e del lavoro dell’uomo e della 
donna, te li presentiamo insieme alla vita di questo popolo, vita sospesa 
tra speranze e paure, tra rancori e slanci di gioia, tra diffidenza e 
riconciliazioni improvvise…fa che tutto questo diventi per noi cibo e 
bevanda di salvezza!” 
 

PADRE NOSTRO… 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Don Agostino 



 73

 
CRISTINA SIMONELLI 37 

Gruppo Ecclesiale Veronese fra i Rom e i Sinti 
Teologa 

 
“SENZA DOMINICUM NON POSSIAMO VIVERE” 
 

“Ciò che è magico in una cerimonia è la sensazione inebriante di 
scoprire quello che sapevi da sempre” 38. Inebriante e coinvolgente, perché 
ne sei parte. 

Una cerimonia, un rito, una serie di azioni e parole che si fanno in un 
luogo in un tempo: di questo stiamo parlando. A questo fa riferimento 
anche il titolo che ho scelto: la frase “senza dominicum non possiamo 
vivere” ha una certa fama, perché è stata utilizzata in recenti documenti ed 
eventi 39 magari spesso citati con la traduzione un po’ semplificante di 
Domenica. E’ però la citazione di uno scritto antico - la passio dei martiri 
di Abitina 40, cittadina i cui resti sono oggi in territorio tunisino -  nel quale 
la parola “dominicum” ha a che fare anche con un tempo/un giorno, ma è 
molto di più: è il convenire insieme quel giorno per fare quel rito 
(evidentemente ci si riferisce all’Eucarestia). È questo, tutto insieme, il 
dominicum, cioè la memoria viva di quel Signore - da dominus infatti il 
nome dominicum - che costituisce l’identità di quel gruppo di donne e 
uomini, identità tale che mette in crisi radicale la loro posizione nella 
società, giudica quell’altra signoria rappresentata dall’Imperatore e dal suo 
apparato. 

Lo scritto ha origine infatti nell’ultima “grande” persecuzione del IV 
secolo, subito prima dell’alleanza con l’Impero 41 ed è di origine africana: 
una chiesa, questa, che ha sempre tenuto molto all’aspetto pratico della 
                                                 
37 Cristina Simonelli (Firenze 1956), dagli anni ’70 condivide l’impegno pastorale dell’allora OASNI, poi UNPReS, dal 

1981 nel Gruppo Ecclesiale Veronese fra i Sinti e i Rom; è docente di Teologia Patristica a Milano presso la Facoltà 
dell’Italia Settentrionale ed a Verona, fa parte della redazione di «Esperienza e Teologia» e di «Evangelizzare», 
rivista di catechesi delle EDB. 

38 YASMINE CHAMI, Cerimonia, Il leone verde, Torino 2003, 11. 
39 Mi riferisco al Congresso Eucaristico Nazionale Italiano di Bari del 2005, di cui il sine Dominicum non possumus 

costituiva titolo e tema. Questa espressione patristica compare anche nella Nota CEI Il giorno del Signore (15 luglio 
1984) e nella lettera apostolica di Giovanni Paolo II Dies Domini del 1998, al n.46. 

40 Il testo senza il prologo e l’epilogo si può consultare in G.MINUNCO, Sine dominico non possumus, Ecumenica 
Editrice, Bari 2004 o anche in G.CALDARELLI, Atti dei martiri, Milano 1985, 619-639; nella Patrologia del Migne il 
testo è completo, anche se non in edizione critica: PL  VIII, 688-703. E’ in corso di pubblicazione un commento che 
contestualizza lo scritto e ne discute i temi: G. LAITI, Sine dominico non possumus. La singolare testimonianza dei 
martiri di Abitina, in «Esperienza e teologia» 2006. 

41 La persecuzione di Diocleziano, estesasi, soprattutto in alcune zone dell’Impero, dal 303 al 311: fra i molti riferimenti 
bibliografici che si potrebbero indicare, P. SINISCALCO, Il cammino di Cristo nell’Impero Romano,  Laterza, Roma-
Bari 2004 (prima edizione del 1983) e S. PRICOCO, Da Costantino a Gregorio Magno in Storia del cristianesimo. 
L’antichità, a cura di G. Filoramo – D. Menozzi, Economica Laterza, Roma-Bari, 2001. 



 74

fede, per capirci è quella stessa che ha tramandato la passio di un certo 
Massimiliano, che si è opposto, fino a essere torturato e ucciso, perché 
come cristiano diceva di non poter svolgere il servizio militare 42. Inoltre, 
così come noi lo abbiamo 43, è stato ripreso e completato e tramandato 
qualche decennio dopo, ed è diventato uno degli scritti del gruppo 
“donatista”: senza entrare nella questione storica, si può in sintesi dire che 
il gruppo porta avanti la contestazione della signoria anche nei confronti 
della alleanza della chiesa con l’Impero… Memoria perciò dell’uomo di 
Nazareth che “patì fuori dalle mura della città”, presenza di lui alla 
comunità che lo celebra, profezia di una cittadinanza che rimette in gioco i 
luoghi, ogni dentro ed ogni fuori, siano intesi in maniera binaria o plurale, 
cioè siano intesi come centro e periferia o margine, siano intesi in maniera 
dinamica e plurale, come conviene in un’epoca come la nostra 44 come 
luoghi altri. 

Rilevante perciò la scelta fatta di questo scritto e della sua frase: 
drammatica e destabilizzante, conserva la propria carica profetica, pronta 
ad attivarsi anche quando si presenta un po’ addomesticata dai nostri 
maldestri tentativi. 

Questo orizzonte certo può estendersi in molteplici direzioni, molte 
delle quali certo già presenti alla nostra mente e al nostro cuore. Mi sembra 
che la funzione di una “relazione” potrebbe essere quella di raccogliere dei 
punti, magari già condivisi, magari già frutto di lavoro comune, e di 
proporre delle piste possibili di lavoro, senza immaginare che questo 
lavoro si possa proprio svolgere qui. Piuttosto il nostro “con-venire” qui 
può essere il segno del nostro desiderio di continuare il lavoro e la 
riflessione comune. Una pista, dunque, potrebbe essere il lavoro sui testi 
biblici, una pista potrebbe essere lo scavo degli elementi del rito, una pista 
potrebbe essere la riflessione sui luoghi. Evidentemente qualche elemento 
delle tre piste è sempre compreso anche nelle altre. 

 
a. testi biblici 

b. elementi del rito 

c. la città, il confine, i luoghi 

 

                                                 
42 Atti e Passioni dei martiri,  a cura di A. Bastiaensen et al, Mondadori, Milano 1987, 233-245. 
43 Il testo, senza tuttavia prologo ed epilogo, si può consultare in G. MINUNCO, Sine dominico non possumus, 30 
44 Cfr. gli orientamenti pastorali per il decennio in corso: CEI, Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, con 

l’orizzonte “post-moderno” che viene delineato. 



 75

TESTI BIBLICI 
 

Cosa abbiamo a disposizione? Una narrazione simile (non identica) 
sinottica e paolina ed una, diversa per cronologia e “descrizione di gesti e 
parole”, giovannea; a monte (se così si può dire) abbiamo la narrazione 
della vita di Gesù, con alcuni elementi di commensalità e di ritualità, a 
valle abbiamo i riferimenti della chiesa apostolica. 

Un pasto insieme in previsione di quanto potrebbe verosimilmente 
accadere: narrato come? Mi viene in mente uno scritto di Derrida, 
passatomi da Flavio, sul sacrificio (sospeso..) di Isacco “per favore, niente 
giornalisti…” Quello che abbiamo sono narrazioni sviluppate a partire dal 
gesto diventato rito e ripetuto “in memoria” da gruppi in relazione 
(communio) tra loro… Qualcosa di meno? No, qualcosa che ci “tira 
dentro” e che mette in comunicazione non con una cronaca, ma con un 
Vivente, per lo Spirito. Un Vivente dunque consegnato, consegnato allo 
Spirito ed al gesto/narrazione… Questione così viva e vitale che “non 
sopporta” un solo punto di vista: centrali gesti e parole sul pane e sul vino 
in Mt-Mc-Lc-Pl, ma essenziale anche il gesto sui piedi e le relative parole 
in Gv 13. Come dire, non c’è un “racconto nudo”, c’è un racconto con già 
dentro anche “noi”, quelli che nuovamente lo fanno e lo narrano. 

In quelle serie ordinate di gesti/parole, rituali pur nell’estrema sintesi, 
come in un nucleo che si espande, c’è una vita ed il suo significato, una 
vita ed i suoi gesti, una vita e le sue concezioni. Per questo possiamo dire 
“a monte” - ma in realtà, “dentro” - ci sono altre “commensalità”: le 
“moltiplicazioni” dei pani (“moltiplicazione” che poi diventa, per 
Giovanni, occasione di un discorso apertamente eucaristico al cap. 6); la 
commensalità con i peccatori e il “banchetto della sapienza” (Mt 11,16-19, 
Lc 7,31-35… ma cfr. anche Gv 6,35 e Pr 9,1ss…) o la metafora della 
gallina che raduna i pulcini…(Lc 13,34). Ma c’è anche il rapporto con il 
tempio e la sinagoga…: l’intrattenersi al tempio da bambino; i banchi dei 
cambiavalute rovesciati, i discorsi escatologici fatti proprio di fronte al 
tempio (sia nei sinottici che in Gv 2, con il paragone tra il suo corpo e il 
tempio), la festa delle capanne (Gv 7); il discorso a Nazareth (cfr. Lc 4). Si 
potrebbe riassumere: “tutto l’Evangelo”, tutta la Sua vita. 

Nello stesso modo, a mo’ di nucleo che si espande, vediamo che i testi 
legano l’esperienza di Lui vivente ad un giorno (il primo dopo il sabato) e 
che ci sono riunioni in quel giorno (At 20,7, Apocalisse nel suo insieme, 
compreso tra “nel giorno del Signore/1,10 e “lo Spirito e la Sposa dicono: 
vieni…/22,17), finché in epoca subapostolica troviamo testimoniata 



 76

l’abitudine di riunirsi per quel gesto in quel giorno e che il contenuto è 
Lui, ma non senza di noi. Quando poi troviamo un canovaccio di temi 45, 
vediamo che, per aggregazione si potrebbe dire, le anafore 46 offrono una 
sintesi del tempo e della storia. Questo avviene nelle anafore cristiane, 
come nelle berakot 47 giudaiche: il rito in cui si parla, si mangia, si beve 
“tira dentro” i partecipanti, dalla creazione alla “memoria del futuro”, con 
un evento centrale (esodo/alleanza e, rispettivamente, la passione del 
Risuscitato nello Spirito) che funziona però non come “esclusivo” ma 
come “inclusivo”. 

E dunque [il rito] non si pone come “unicamente” pasquale, ma, 
partendo dalla Pasqua si pone sia come memoria della vita e della morte di 
Gesù di Nazareth - e dunque come sua viva presenza - che come 
“escatologico”. Quindi contiene sia la commensalità di quella vita - di 
“impura e mescolata purezza” (I. Gebara) - che “le lacrime asciugate della 
città che scende dal cielo” (Ap 21 e tutto il contesto)): cose ben dette nelle 
espressioni, tra le altre, della “memoria pericolosa” (J.B. Metz) e della 
“memoria del futuro” (Massimo Confessore riproposto da Zizioluas 48). 

 
ELEMENTI DEL RITO 
 

Se questo è il fondamento biblico, in certo senso il “contenuto” del 
rito, quello che “sappiamo da sempre” e in cui veniamo presi, per tornare 
al linguaggio di Yasmine Chami, dobbiamo anche considerare “come” si 
fa, i suoi elementi. Troviamo delle dimensioni che hanno spessore 
antropologico e densità simbolica e per questo entrano significativamente 
nel rito: erano anzi già parte dei riti che ha vissuto Gesù stesso e anche di 
questo in cui consegna il significato della sua vita e la promessa della sua 
presenza.  Si può far riferimento, ad esempio, al testamento di Abramo, nei 
testamenti dei Patriarchi, o al testo del Talmud che descrive il rito della 
“benedizione dopo il pasto”. Questi testi riportano la “benedizione dopo il 
pasto” (birkat ha-mazon) che tanta importanza sembra aver avuto anche 
nello sviluppo del cristiano “ringraziamento con il pasto”, del pasto in 
ringraziamento…, cioè, eucaristico: 
                                                 
45 Mi riferisco allo sviluppo delle “anafore” (preghiere eucaristiche), di cui si possono rintracciare schemi  (canovacci, 

appunto, in regime di oralità) in scritti come Didaché, Giustino, 1 Apologia, 61-67; Martirio di Policarpo 14. Cfr. E 
MAZZA, La celebrazione eucaristica. Genesi del rito e sviluppo dell’interpretazione, Paoline, Milano 1996 
(recentemente riedito per la Queriniana, con titolo simile, ma sostanzialmente invariato). L’analisi di Mazza è 
riportata anche in Segno di unità. Le più antiche eucaristie delle chiese, Qiqajon, Magnano (BI), 1996, 13-119. 
Questo ultimo testo ha il pregio di contenere anche una sezione dedicata ai Testi della tradizione liturgica ebraica (A. 
Mello,125-156) e una antologia delle principali anafore dell’antichità (157-369). 

46 Nome antico ed orientale delle nostre “preghiere eucaristiche”. 
47 Plurale di berakah : benedizione, con un senso molto forte, si direbbe, nella nostra terminologia, “sacramentale”. 
48 I. ZIZIOULAS, Eucaristia e Regno di Dio, Qiqajon, Magnano (BI) 1996, in particolare pp. 11-21; 45-61; 81-87. 



 77

 
Libro dei Giubilei XXII, 5-9 
 
I 
Abramo… mangiò, bevve e benedisse il 
Dio altissimo che aveva creato il cielo e 
la terra, aveva fatto tutto il grasso della 
terra e lo aveva dato ai figli dell’uomo 
perché mangiassero, bevessero e 
benedicessero il loro Creatore 

Talmud (Ber 48b) 
 
I 
Benedetto tu Signore Dio nostro che 
nutri il mondo intero… 
Egli dà il cibo ad ogni creatura… Per sua 
grande bontà mai nulla ci è mancato… 
benefica tutti… tutte le sue creature che 
ha creato… 
 

 
II 
Ed ora anche io ti ringrazio, mio Dio, 
perché mi hai fatto vedere questo giorno. 
Ecco sono di 175 anni, vecchio e sazio di 
giorni… 
Tutto quello che hai dato a me e ai miei 
figli fino ad oggi… 

 
II 
Ti ringraziamo Signore Dio nostro per 
averci fatto possedere… una terra 
desiderabile… per averci fatto uscire 
dall’Egitto… per la berit che hai sigillato 
sulla nostra carne… per la Legge… e 
tutti i beni… in ogni giorno e ora. Come 
è scritto: 
“quando avrai mangiato e ti sarai 
saziato benedirai il Signore Dio tuo”
(Dt 8,10) 
 

 
III 
Sia, mio Dio, la tua benevolenza sul tuo 
servo e sulla discendenza… 
Ti sia popolo eletto ed eredità fra tutti i 
popoli della terra, da oggi fino a tutto il 
tempo delle generazioni della terra, per i 
secoli 
 

 
III 
Abbi pietà di Israele tuo popolo e di 
Gerusalemme tua città e di Sion e del 
Regno della casa di David 

 
Si tratta di cibo e di parole, meglio dell’incrocio di cibo e parole nella 

prospettiva della morte. Mi baso per questo sulla riflessione di G. Lafont: 
“l’invito ad un viaggio interiore verso se stessi ed i propri simboli, anche 
verso le comunità generate da questa vita simbolica, verso gli uomini che 
cercano il senso della loro vita e verso Dio che, ultimamente, lo dona” 
(Eucarestia, il pasto e la parola, 17). 

Il cibo, inteso come mangiare e bere, solido e liquido, è legato alla 
fame, alla vita a quanto di più comune abbiamo con le forme viventi, a 
tutta la creazione, o, come si dice spesso (Starhawk) alle interconnessioni 



 78

di tutta la vita 49 e proprio per questo, non in allontanamento da questo, è realtà 
profondamente simbolica: è latte offerto al seno, è cibo cucinato e disposto 
in un certo modo, è quella cosa bevuta insieme o rifiutata… Nella 
prospettiva della morte imminente e nel ricordo dopo una morte assume la 
valenza della memoria: cose che ci siamo detti qui insieme e tante volte, 
che adesso ripetiamo, “come cose che già sappiamo”, per farle insieme e 
diventare qualcosa insieme: il caffè versato a terra, ma anche quel 
particolare cibo caro a quella persona – si può mangiare o non mangiare 
più… ma è comunque veicolo della memoria – la donna – questo è in 
modo particolare delle donne, forse… - che molto malata, quando si 
svegliava diceva “fai un panino ai bambini…” sono le brioches mangiate 
con Fausto, ma sono anche le parole del suo ultimo canto… sono i nomi 
dei defunti che si tengono potentemente “protetti” dal silenzio, altro modo 
di potenziare la parola (P. Williams, Noi non ne parliamo… e la ricerca di 
Carlotta Saletti Salza, di prossima pubblicazione). Anche qui, troppo 
“facile” il richiamo all’uso della balcanica pomana, il pranzo di memoria 
funebre, o l’uso di portare cose da mangiare sul cimitero, presente anche, 
solo per fare un esempio, nei refrigeria dei cristiani africani del IV secolo. 
(Agostino nelle Confessioni racconta che sua madre Monica, che aveva a 
Tagaste (oggi Algeria) l’abitudine di recarsi sul cimitero con cibo e vino, 
viene rimproverata, da immigrata, quando lo fa a Milano…) 

La parole scambiate in questi casi sono sicuramente, per usare il 
linguaggio di Pinuccia, “parole che pesano” e possono essere “parole che 
si mangiano”… ma il peso e l’esser cibo delle parole e, reciprocamente, la 
discorsività, la parola – fino al grido o all’invocazione – che i cibi mangiati 
rendono presenti sono “disponibili” per tanti significati… 

Parliamo di pane della corresponsabilità, di pane del perdono, di pane 
della commensalità… possiamo parlare di cibo dell’arroganza, di pasto di 
esclusione, di patto di potere… il viaggio interiore proposta da Lafont è 
insieme perciò anche viaggio esteriore, richiesta di verifica… In questa 
dimensione si colloca la possibilità di utilizzare il linguaggio teologico, 
tipico della tradizione cattolica, dell’eucarestia come “sacrificio” - 
evidentemente purificato sia dalla comprensione diciamo precristiana del 
                                                 
49  Abbiamo bisogno di voci femministe per urlare che non c’è una gerarchia del valore umano, che ogni bambino 

dev’essere curato con tenerezza, che noi reclamiamo un terreno comune con le donne, i bambini e gli uomini in 
tutto il mondo….Una voce femminista per la pace deve identificare e interrogare le radici che causano la guerra 
(…) Abbiamo bisogno delle azioni delle donne, per fare queste più larghe connessioni, per affermare che la 
compassione non è debolezza e la brutalità non è forza. E per finire, abbiamo bisogno che donne e uomini uniscano 
le loro voci alle nostre per ruggire come una tigre madre in difesa dell’interdipendenza di tutta la vita, che è il vero 
terreno della pace» (STARHAWK, Perché abbiamo bisogno di voci femministe per la pace in Donne disarmanti. 
Storie e testimonianze su nonviolenza e femminismi, a cura di M. Lanfranco e M. G. Di Rienzo, Intra Moenia, 
Napoli 2003, 33-34). 



 79

sacrificio come cosa che deve placare la divinità adirata, che, di 
conseguenza, dall’idea della sua ripetizione nel senso di “moltiplicazione” 
(cfr. la differenza con “ri-presentazione”) - in quanto contiene il significato 
della vita e della morte di Gesù - Signore . 

Ma noi, le nostre comunità, cosa celebriamo? Di fatto “il contesto 
della nostra analisi deve essere dunque quello delle manifestazioni della 
vita stessa, il processo costitutivo del mondo e della storia. L’analisi non 
deve muoversi attraverso forme ideali, ma nel denso complesso 
dell’esperienza”50. 

 
LA CITTÀ, IL CONFINE, I LUOGHI 
 

Questo terzo punto, vorrebbe incrociare gli altri due, non negarli, 
certo, ma attraversarli. Come tentare di offrirsi ad uno sguardo altro, 
esterno… non possiamo del tutto farlo, anche se sarebbe buona norma 
cercare questa sorta di profezia straniera… ma quanto meno ne enunciamo 
la necessità. 

Contenuto del pasto di ringraziamento è la vita del Signore Gesù, 
presente nella forma del darsi, dunque nel significato della sua vita e della 
sua morte; modalità è l’espressione massimamente simbolica del cibo e 
della parola scambiate nella prospettiva del definitivo, che è morte vita 
origine e compimento: noi che compiamo questo rito, però, tirati dentro 
nel rito stesso, celebriamo anche noi stessi in riferimento ad esso 
(Agostino avrebbe detto… “si bene accepistis, estis quid accepistis…” - 
sermo 227 ai neofiti), cioè diventate quello che mangiate, quello che 
celebrate… siete voi i “pani cotti” 51. Si può ricordare a questo proposito 
anche un passo della Città di Dio, nel libro X, che connette a questo 
orizzonte anche il termine sacrificio: “Per questo dopo averci esortato ad 
offrire il nostro corpo in sacrificio vivente… perché noi stessi costituiamo 
un intero sacrificio...” (Rom 12,3-6) Questo è il sacrificio dei cristiani: 
molti, un solo corpo in Cristo; e la Chiesa lo rinnova continuamente nel 
sacramento dell'altare, noto ai fedeli, dove si vede che in ciò che offre, 
offre anche se stessa”. 

Dobbiamo perciò chiederci “che contenuto” celebriamo, non per 
dubitare della presenza del Signore nell’Eucarestia, ma per chiederci, dal 
momento che nel rito mettiamo anche noi stessi, se per parte nostra non ne 

                                                 
50 HARDT –NEGRI, La produzione biopolitica, in Biopolitica. Storia e attualità di un concetto, a cura di A. Cutro, Ombre 

Corte, Verona 2005, 45. 
51 C. SIMONELLI. Come il pane. La preghiera di Policarpo (Mart. Pol 14,1-3 ), in "Esperienza e Teologia" 9 (1999)  

43-53. 



 80

stravolgiamo il significato, celebrando dei “Noi” che stanno da tutt’altra 
parte rispetto al Vangelo. (E, forse, dovremmo chiederci anche con che 
“modalità”, nel senso che a volte nelle nostre celebrazioni quello spessore 
antropologico del cibo/parola si presenta piuttosto, diciamo, “liofilizzato”). 

Torniamo qui alla riflessione sui luoghi: dove siamo noi? certamente 
nel rito dell’Eucarestia, il Signore ci attende in Galilea, fuori delle mura 
della città, ci attende portando 52 ogni piccola vita… e portando la 
possibilità - nel senso del suo fondamento di possibilità, nel senso 
dell’apertura di essa - che ogni luogo sia pienezza… Ma, il punto è, noi 
dove siamo, in che luogo siamo? Mi viene in mente quello che diceva il 
mio vecchio parroco (ma forse ogni parroco…), Gesù ti aspetta… o quanto 
nei Vangeli si dice del Risorto… vi aspetta in Galilea… 

Il problema tuttavia non è nella relazione fra il Signore Gesù e i luoghi 
altri… o i margini (secondo la prospettiva in cui si sceglie di articolare il 
discorso) 53, che è certa, ma il problema è dove siamo noi, in che luogo: se 
nel luogo del potere – diciamo in sintesi, si potrebbe meglio specificare – 
se nel Tempio… il Signore, che ci aspetta fuori, anche ci “chiama fuori”, 
ci chiede e propone una prospettiva di esodo, di decentramento. 

Si può rimandare, per questo, ad un classico femminista degli anni 
’70, scritto da Gloria Jean Watkins, scrittrice afroamericana che ama 
firmarsi con il nome della mamma e della nonna (bell hooks). In Elogio 
del margine distingue marginalità, come condizione semplicemente 
imposta da strutture oppressive, e margine, come luogo accolto per 
un’altra visione, possibilità che solo il confine può dare, il confine amato 
come spazio di elaborazione di pensiero, mai totale appartenenza alla città 
e perciò sua possibile anche se a volte dolorosa apertura: 

«Il mio è un invito deciso. Un messaggio da quello spazio al 
margine che è luogo di creatività e potere, spazio inclusivo in 
cui ritroviamo noi stessi. Margine come luogo di resistenza» 54. 

Il tema della resistenza è presente anche in altri saggi della stessa 
autrice, in connessione con il tema della casa di sua nonna: la casa della 

                                                 
52  Cfr. l’icona dell’anastasis, dove la “raffigurazione” della resurrezione è l’immagine del Cristo che prende per mano 

Adamo, Eva e tutti morti. 
53 Per la riflessione contemporanea su luoghi, non-luoghi, luoghi altri nel contesto della riflessione biopolitica, cfr il 

contributo di DANIELE TODESCO, La vita di un’eccezione. I rom rumeni alla Spianà tra sgomberi e accoglienza -  nel 
contesto di un seminario coordinato da L. Piasere, atti di prossima pubblicazione - a cui sono debitrice per 
l’introduzione alla tematica ed al vocabolario. 
Per la terminologia dei “luoghi limite”, cfr. sulla stessa tematica dei sacramenti, C. Simonelli – C.Chiaromonte, I 
“luoghi limite” in Corso di Teologia Sacramentaria 2 – A.Grillo, M. Perroni, P-R. Tragan ed. Queriniana, Brescia 
2000, 501-519. Per la categoria di margine, cfr. più avanti e contributo di C. Saletti Salza. 

54 BELL HOOKS, Elogio del margine, Feltrinelli, Milano 1998, 72. 



 81

nonna era luogo di cura per i “piccoli”, maschi e femmine, e per gli adulti. 
Lo era con enorme fatica, in un mondo di ingiustizia ed in una modalità 
che sarebbe potuta sembrare unicamente l’attuazione di quel nesso 
natura/ruolo di cui vive il patriarcato. Ed invece lo era, secondo Watkins 55, 
come scelta consapevole della nonna e delle altre donne, scelta pratica che 
diventava così luogo di resistenza politica: 

«Resistenza alla radice, che deve significare qualcosa di più di 
semplice resistenza alla guerra. Si tratta di resistenza a qualsiasi 
cosa assomiglia alla guerra. Allora, forse, resistenza significa 
opposizione, non lasciarsi invadere, occupare, assalire e 
distruggere dal sistema» 56. 

La casa non viene vissuta unicamente luogo di utilità, ma anche come 
spazio gratuito di bellezza, dunque come possibile estetica di resistenza: 

«Questa è la storia di una casa: ci hanno abitato in molti. È stata Baba, 
nostra nonna, a farne uno spazio in cui vivere. Era convinta che il nostro 
modo di vivere sia plasmato dagli oggetti, da come li guardiamo, da come 
occupiamo lo spazio intorno a noi. Era convinta che noi siamo plasmati 
dallo spazio. Da Baba ho appreso il senso estetico, l’aspirazione alla 
bellezza che - per citare le sue parole - è un malessere del cuore che rende 
reale la nostra passione… Guarda, mi dice la nonna, che cosa fa la luce al 
colore! Ci credi che lo spazio può dare la vita, o toglierla, che lo spazio ha 
potere? »57. 
Certo questa visione - che a me pare conservi comunque il suo fascino - 
non è così dinamica e plurale, come altre più recenti, che invitano a 
“pensare i processi” e a “ridisegnare le mappe” (R. Braidotti). 
 

Ma, comunque sia espresso, quel luogo, è il nostro luogo? 
 

Ed inoltre, riconoscerlo come tale (il riferimento è certo al mondo 
vitale di Rom e Sinti, ma non unicamente, né miticamente o misticamente), 
è sufficiente? O si rischia qualcosa di analogo ad una mistica della 
femminilità…? 58 Si offrono, infatti, due rischi contrapposti: da una parte 
quello di non rispettare questa potenzialità dei luoghi (altri, margine, 
limite… ecc) e considerarli “luoghi di degrado”, dall’altra, però, anche il 

                                                 
55 Gloria Jean Watkins, femminista nera afroamericana firma i suoi testi con lo pseudonimo di bell (come la madre ) 

hooks (come la nonna materna). 
56 BELL HOOKS, Casa: un sito di resistenza, in ead, Elogio del margine, 25-35. 
57 BELL HOOKS, Estetica della negritudine: estraneità ed opposizione, in ead, Elogio del margine, 47. 
58 C. SIMONELLI. La risata della servetta di Tracia. La parzialità delle donne come risorsa, “Esperienza e Teologia” 

19 (2004) 73-87. 



 82

rischio di enfatizzarli, di utilizzare queste categorie unicamente come 
modelli interpretativi e non anche come paradigmi trasformativi. 
 

Anche per questo, mi piace evocare un altro concetto ed una sua 
icona: il concetto è quello del confine, della liminarità e l’icona è quella di 
Rachab, l’aperta 59, che vive sulle mura della città, donna del confine, 
lodata dalla lettera agli Ebrei e da quella di Giacomo, donna della 
genealogia di Gesù Cristo, possibilità aperta di accoglienza del limite e dei 
piedi e, insieme, del suo abbandono verso l’aperto, verso i luoghi al di 
fuori. L’idea del confine, della liminarità offre, mi sembra, infatti diversi 
guadagni: 
 

- la consapevolezza del limite “Guardare il mondo dal limite, porsi al 
margine per osservare la realtà, dà un quadro della fragilità come 
trasversale ai vari momenti della vita, la rende comprensibile, 
conosciuta, familiare. È come muovere un caleidoscopio e vedere 
un disegno nuovo. È il luogo in cui tutti gli uomini si ritrovano 
simili e uniti, è dal limite che viene la solidarietà, la salvezza: sono 
quelli più vicini a me che mi possono tendere la mano. Chi si taglia 
fuori, chi si ritiene senza peccato, si taglia fuori dall’umanità 
stessa”. (P. Scaramuzzetti, La vita fragile «Servizio Migranti» 
2/2006, 169-173). Si potrebbero scippare anche espressioni che si 
già sono scippate i religiosi, ma che appartengono a tutti: “La 
prospettiva del servizio della carità ci dà occasione di rivolgerci ai 
religiosi (e religiose), chiamati proprio in virtù della loro scelta di 
vita che li rende “poveri e marginali” a essere segno di speranza, 
testimoniando la possibilità data ad ogni uomo (e donna) di abitare 
le frontiere della società e della vita trovandovi un senso, una 
ragione per cui è possibile vivere e dare la vita” (CEI, Comunicare 
il Vangelo, n. 62). “Le persone consacrate, donne e uomini fragili e 
innamorati, compassionevoli e realisti, devono alimentare – 
raccontando e vivendo - nient’altro che parabole di esistenze ferite 
che la grazia guarisce, testimonianze di inquietudini dolorose che il 
dialogo riporta all’autenticità, reazioni provocatorie che richiamano 
la curiosità teorica a trasformarsi in prassi compassionevole, gesti 
tessitori di incontri occasionali che la compassione avvolge di 
speranza nuova” (Bruno Secondin, Diana Papa, …Passione per 

                                                 
59 Questo il significato del suo nome, il cui plurale è Rechobot, spazi aperti, liberi, come nel salmo 4, come nei pozzi di 

Genesi: cfr il nostro Convegno 2000 (Rechobot) e, in estrema sintesi, C. Simonelli, Il confine di Rachab,” Raggio” 
luglio/2003. 



 83

Cristo, passione per l’umanità, Paoline, Milano 2004, 84: sono gli 
atti del Congresso Internazionale della Vita Consacrata). 

- L’attenzione, lo sguardo che scruta, pronto ad ascoltare “la crescita 
del grano”60, il lievitare del pane, le possibilità della vita. 

- La consapevolezza della mancanza. La tavola infatti non è 
completa, non solo nel senso che una parte di umanità mangia 
anche il cibo dell’altra, ma anche in riferimento all’invito alla 
mensa rituale: il pane del perdono non è spezzato, l’iniziazione è 
spesso incompleta 61, l’intercomunione è ancora una meta. 

- La possibilità, perciò, di una purificazione della memoria… 
riconoscere che i luoghi che prevalentemente abitiamo non sono la 
Galilea dove ci attende il Risorto 

- Una prospettiva esodale, come vocazione, possibilità di dirigersi 
all’orizzonte senza “dimenticare i piedi”62. 

 

In questo confine ci possiamo stare, possiamo accogliere l’invito a 
seguire il Signore, che ci aspetta…, possiamo ancora celebrare la sua 
memoria ed invocare la sua venuta… per questo senza dominicum non 
possiamo vivere… 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

                                                 
60 Bisogna ascoltare la crescita del grano, incoraggiare le potenzialità segrete, risvegliare tutte le vocazioni a vivere 

insieme che la storia tiene in serbo (C. LEVI-STRAUSS, Razza e storia, Einaudi, Torino 1967, 80). 
61 Pensiamo al discorso sui due livelli di appartenenza, battezzati e comunità eucaristica in Comunicare il Vangelo in un 

mondo che cambia : se è una constatazione, è una cosa, ma se diventasse un discorso di principio…; ugualmente la 
nostra iniziazione è per molti, monca, incompleta: cfr. Sacramenti e luoghi limite, cit. 

62“Fluisco… pur restando radicata” (V. WOOLF, Le onde, Rizzoli, Milano 1994, 52). Cfr. il Documento del Gruppo di 
Dombes, Per la conversione delle Chiese. 

Cristina Simonelli - Teologa 



 84

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Battesimo di Leila 



 85

 

Liturgia  
 

Ci raduniamo tutti davanti alla porta della chiesa, dalle mura antiche. Il 
celebrante, con qualche altro, è dentro, a porte chiuse (come avviene nei 
battesimi a Les Saintes Maries del la Mer). Da fuori, con la bimba in 
braccio, i genitori e le madrine, bussano con forza alla porta. Le domande 
sono rivolte a Pamela, in quanto è la mamma ad essere cattolica e dunque 
è lei a chiedere il battesimo per sua  figlia. 
 
+ Pamela, che cosa chiedi a questa comunità, alla chiesa di Dio? 
- Il battesimo 

C’è contrasto, nella luce radente del tardo pomeriggio, tra il buio 
dentro la chiesa romanica e la luce fuori. Insieme, mamma e madrine, 
chiamiamo forte: 
- Il battesimo, ma fuori, uscite fuori!!! 
Il gruppo esce sul sagrato. Prosegue il rito di accoglienza 
+ Pamela, chiedendo il battesimo per tua figlia ti impegni ad educarla 

nella fede perché osservando i comandamenti impari ad amare Dio e il 
prossimo come Cristo ci ha insegnato. Sei consapevole di questa 
responsabilità? 

 

Poi la domanda è rivolta alle madrine e anche ai fratelli di Leila 
 

+  Marisa e Cristina, siete disposte ad aiutare Pamela in questo cammino 
sulla strada di Cristo? 

+ Miriam, Michel e Naim volete accompagnare Leila in questa avventura? 
 

+ Leila, con grande gioia la nostra comunità cristiana ti accoglie. In suo 
nome io ti segno con il segno della croce. E dopo di me, anche voi… 
fate su questa bambina il segno di Cristo Salvatore 

 

Mentre l’assemblea canta, la mamma presenta la bimba e tutti i 
presenti, uno dopo l’altro, fanno su di lei il segno della croce. 
 

Preghiamo: 
+ O Dio, che per mezzo del battesimo ci fai partecipare alla tua vita guida 
i nostri passi verso la tua casa, dimora di luce, di gloria, di pace, per Gesù 
Cristo… 
A M E N  

 



 86

In processione, cantando “iubilate deo, omnis terra, servite dominum in laetitia, 
alleluja”, tutta l’assembla, popolo in cammina, va alla radura preparata per il rito, 
dove si svolgono le altre parti della celebrazione 
 
 
Liturgia della Parola 

 
 Il Signore è lo Spirito e dove c'è lo Spirito del Signore 
c'è libertà.  E noi tutti, a viso scoperto, riflettendo come 

in uno specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati in quella 
medesima immagine, di gloria in gloria, secondo l'azione dello Spirito del 
Signore. Parola di Dio 
Rendiamo grazie a Dio 
 
Salmo (cantato) 
“Quando il Signore le nostre catene…” 
 
ALLELUJA 

 
+ Il Signore sia con voi… 

 
In quel tempo, sei giorni dopo, Gesù prese con sé Pietro, 
Giacomo e Giovanni e li portò sopra un monte alto, in un 

luogo appartato, loro soli. Si trasfigurò davanti a loro  e le sue vesti 
divennero splendenti, bianchissime: nessun lavandaio sulla terra potrebbe 
renderle così bianche.  E apparve loro Elia con Mosè e discorrevano con 
Gesù.  Prendendo allora la parola, Pietro disse a Gesù: «Maestro, è bello 
per noi stare qui; facciamo tre tende, una per te, una per Mosè e una per 
Elia!».  Non sapeva infatti che cosa dire, poiché erano stati presi dallo 
spavento.  Poi si formò una nube che li avvolse nell'ombra e uscì una voce 
dalla nube: «Questi è il Figlio mio prediletto; ascoltatelo!». E subito 
guardandosi attorno, non videro più nessuno, se non Gesù solo con loro.  
Mentre scendevano dal monte, ordinò loro di non raccontare a nessuno ciò 
che avevano visto, se non dopo che il Figlio dell'uomo fosse risuscitato dai 
morti.  Ed essi tennero per sé la cosa, domandandosi però che cosa volesse 
dire risuscitare dai morti. 
Parola del Signore. 
 

Marco 9,2-10 

2 Corinti 3,17-18 



 87

OMELIA 
(traccia) 

«Marco con la sua comunità vuol proclamarci qui tutto il Vangelo, la 
buona notizia di Gesù Cristo: nella trasfigurazione, sul monte, con Mosè 
ed Elia l’evangelista ripropone le teofanie dell’Esodo e del ciclo di Elia 
(che è già un commento all’Esodo): il Dio misericordioso – 
compassionevole – uterino  - di stabile fedeltà nell’amore (Es 34,6) è qui, 
splende nel volto di Gesù Cristo, nella sottile voce di silenzio (1Re 19,9-
15) della sua carne, nella sottile voce della storia. Questo volto è 
Emmanuele = è con noi per sempre, accanto ai peccatori, accanto a noi, 
lotta con noi contro la malattia, il male, la morte – è colui che è vita per 
noi… è forza nel cammino che ci resta da compiere (forse come Elia, 
messo da parte lo zelo ma dilatato il cuore, verso il deserto dell’incontro) 

 
Proclamare questo evento non è una “notizia in più”, ma ha il significato 
dell’essere coinvolti: l’evento ci raggiunge – ci trasforma dall’interno, 
viene dentro di noi e ci trasporta dentro questa storia. Lo diciamo con un 
altro passo della Scrittura, 2 Cor 3,17-18, che è ancora come un commento 
alla teofania del Sinai. Paolo afferma che guardando questa immagine, 
come in uno specchio, a volto scoperto, veniamo trasformati di gloria in 
gloria dallo Spirito in questa stessa immagine 
O, ancora, lo diciamo con Giovanni “Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di 
Dio, ma quello che saremo non è stato ancora rivelato, ma saremo simili  a 
lui perché lo vedremo come egli è” (1Gv 3,1-2): 
questa bimba è già figlia di Dio, ma riceve una forza di crescita; lo è, ma 
anche lo diventa al modo di Gesù di Nazareth. 
 
Vediamo ancora nel brano letto che Gesù scendendo dal monte dice “non 
raccontate a nessuno ciò che avete visto, finché il Figlio dell’Uomo non sia 
risorto dai morti”: come dire, tra questo evento di Trasfigurazione e la sua 
venuta nella Gloria c’è un tempo… il tempo per Gesù della fedeltà a Dio e 
all’uomo… passando per la morte ma arrivando alla resurrezione, alla 
gloria.. 
 
Questo è anche il tempo di attesa della Comunione piena con lui 
• È il tempo in cui con Leila prendiamo coscienza di quello che siamo, 

nel dono del Battesimo 
• È il tempo in cui rimaniamo fedeli, accanto ad ogni umano, come Gesù 

ha fatto 



 88

Con lui accanto all’uomo, nel limite, nel frammento Vivere la speranza è 
la capacità – il dono, meglio – di abitare i frammenti, cogliendone 
l’apertura al compimento. 
Frammento è un’esperienza di gratuità, frammento è una periferia che si 
rivela abitabile, frammento è un percorso ecclesiale che fa intravedere una 
casa di comunione, frammento è la possibilità di attraversare la malattia, 
frammento è invecchiare passando le consegne… dico frammento, perché 
ognuno di noi “sa” bene che – nella fede  e non ancora nella visione… - 
invecchiamo anche male, viviamo delle esperienze ecclesiali anche 
deludenti, la storia ci mostra un mondo diverso possibile, ma anche 
scenari di violenza inaudita e di ingiustizia globalizzata. Il frammento 
abitabile è caparra, è, come Leila per noi, parabola di speranza… 
 
Inoltre, come i discepoli, non capiamo molto di questo… è un percorso 
lento, da vivere per gradi, con piccoli passi… in salita… verso il Monte 
È un cammino che non possiamo compiere senza l’aiuto dello Spirito che 
ora si fa presenza efficace, forza per noi che stiamo sempre per 
attraversare il deserto 
 

PREGHIERA UNIVERSALE 
É usanza molto antica della chiesa pregare per tutti gli uomini, perché 
Gesù è morto per tutti: 
- per questo preghiamo per tutti battezzati delle chiese che credono in 

Gesù Cristo 
- preghiamo per gli ebrei 
- preghiamo per i musulmani 
- preghiamo per tutti i credenti, di ogni religione, 
- preghiamo per quelli che non credono in Dio 
- preghiamo per tutti gli uomini e le donne del mondo 
 
In comunione con quelli che ci hanno preceduto: litanie dei santi; 
ricordo dei nostri defunti 
 
LITANIE DEI SANTI 
 
Abramo e Sara, Mosè e Miriam, Elia e Kulda, Maria di Nazareth, 
Giuseppe, Giovanni Battista, Pietro, Paolo, Giovanni, Maria Maddalena, 
Febe, Priscilla e Aquila, Francesco, Chiara, Antonio, Teresa, Ceferino, 
Emilia, Charles de Foucault, Oscar Romero, Christian e i martiri di 
Algeria… 



 89

UNZIONE DEI CATECUMENI 
 
+ Preghiamo per Leila, perché sia resa forte nella lotta quotidiana contro il 
male. Facciamo una preghiera per lei e poi la ungo con l’olio die 
catecumeni, l’olio dei lottatori: 
 
+ Dio onnipotente clemente e misericordioso, tu hai mandato il tuo unico 
Figlio per dare all’uomo, schiavo del peccato, la libertà dei tuoi figli; 
umilmente ti preghiamo per questa bambina, che fra le tentazioni del 
mondo dovrà lottare contro il male: per la potenza della morte e 
resurrezione del tuo Figlio, liberala dal potere delle tenebre, rendila forte 
con la grazia di Cristo, proteggila sempre nel cammino della vita, per 
Cristo…. 
 
+ Ti ungo con l’olio segno di salvezza: ti fortifichi con la sua potenza 
Cristo salvatore, che vive e regna nei secoli dei secoli. 
 
BENEDIZIONE DELL’ACQUA 
Benedetto sei tu, Dio Padre onnipotente, clemente misericordioso 
Hai creato l’acqua che purifica e dà vita 
Gloria a te, Signore 
 
Dall’acqua e dallo Spirito Santo fai di tutti battezzati un solo popolo in 
Cristo 
Gloria a te, Signore 
 
Tu infondi nei nostri cuori lo Spirito 
DEL TUO AMORE, PER DARCI LA LIBERTÀ E LA PACE 

Gloria a te, Signore 
 
Vieni con la tua potenza, Padre e santifica quest’acqua, perché in essa gli 
uomini, lavati dal peccato, rinascano alla vita nuova di figli 
Ti preghiamo ascoltaci 
 
Santifica quest’acqua perché i battezzati nella morte e resurrezione di 
Cristo siano conformi all’immagine del tuo Figlio 
Ti preghiamo ascoltaci 
 
Santifica quest’acqua perché i tuoi eletti, santificati dallo Spirito Santo 
entrino a far parte del tuo popolo 



 90

Ti preghiamo ascoltaci 
 

PER IL MISTERO DI QUEST’ACQUA, SANTIFICATA DAL TUO SPIRITO, FA’ 
RINASCERE A VITA NUOVA QUESTA BAMBINA, CHE TU CHIAMI AL 
BATTESIMO NELLA FEDE DELLA CHIESA, PERCHÉ ABBIA LA VITA 
ETERNA. AMEN 

 

RINUNCIA E PROFESSIONE DI FEDE 
Leila, che voi presentate, sta per ricevere il battesimo. Nel suo amore Dio 
le dà vita, vita sempre nuova e la fa nascere nuovamente, da acqua e da 
Spirito Santo. A voi il compito di educarla nella fede, perché la vita divina 
che riceve in dono sia liberata dal peccato e cresca di giorno in giorno. 
Se dunque in forza della vostra fede, siete pronte ad assumervi questo 
impegno, facendo memoria delle promesse del vostro battesimo, 
rinunciate al peccato e fate la vostra professione di fede in Cristo Gesù. È 
la fede della chiesa nella quale Leila viene battezzata. 
 

- Rinunciate al peccato per vivere nella libertà dei figli di Dio? 
- Rinunciate alle opere del male, per non lasciarvi dominare dal peccato? 
- Rinunciate a Satana, al desiderio sfrenato dei soldi, del potere, della 

violenza? 
 

- Credete in Dio Padre onnipotente clemente, misericordioso, creatore 
del cielo e della terra? 

 

- Credete in Gesù Cristo, suo unico figlio, nostro Signore che nacque da 
Maria vergine, morì e fu sepolto, è risorto dai morti e siede alla destra 
del Padre 

 

- Credete nello Spirito Santo, la Santa Chiesa cattolica, il perdono dei 
peccati, la resurrezione dei morti e la vita eterna? 

 

+ Questa è la nostra fede, questa è la fede della chiesa. E noi ci gloriamo 
di professarla in Cristo nostro Signore, Amen 
 

BATTESIMO 
+ Volete dunque che Leila riceva il battesimo nella fede della chiesa che 
tutti insieme abbiamo professato? 



 91

SÌ, LO VOGLIAMO 

+ Leila, io ti battezzo… 
 
CANTO… 
 
UNZIONE CON IL CRISMA 
 
+ Dio onnipotente e misericordioso, Padre del nostro Signore Gesù Cristo 
ti ha liberata dal peccato, ti ha fatto rinascere dall’acqua e dallo Spirito 
Santo unendoti al suo popolo: egli stesso ti consacra con il crisma di 
salvezza perché inserita in Cristo re sacerdote e profeta sia sempre 
membra del suo corpo per la vita eterna. Amen. 
 
Veste bianca 
+ Leila, sei diventata nuova creatura, ti sei rivestita di Cristo. Questa veste 
bianca sia segno della tua nuova dignità: animata dalla parola e 
dall’esempio dei tuoi cari portala senza macchia per la vita eterna. Amen 

CERO 
 
+ Ricevi la luce di Cristo. A voi è affidato questo segno pasquale, fiamma 
che sempre dovete alimentare. Abbiate cura che la vostra bambina 
illuminata da Cristo viva sempre come figlia della luce. Perseverando nella 
fede vada incontro al Signore che viene con tutti i santi, nel Regno dei 
cieli. 
EFFATÀ 

 
Il Signore Gesù che ha fatto udire i sordi e parlare i muti ti conceda di 
ascoltare presto la sua Parola e di professare la tua fede, a lode e gloria di 
Dio Padre. Amen 
 
PADRE NOSTRO 
Fratelli carissimi questa bimba, rinata nel battesimo viene chiamata e 
realmente è figlia di Dio. Per la prima volta con lei, insieme, diciamo la 
preghiera dei figli, che ci ha insegnato Gesù, accogliendo la voce dello 
Spirito che in noi grida, Abbà… Padre nostro… 
 
Leila, riceverà la cresima e parteciperà all’eucarestia: domani questo 
segno sarà manifesto nella celebrazione domenicale. Ma vogliamo adesso 



 92

dilatare questa presentazione, attraverso il segno della condivisione e della 
festa: 
 

Su un vassoio vengono portati panna e datteri, ricordo dell’uso 
antichissimo del latte e del miele nella liturgia dell’iniziazione 
cristiana e segno di abbondanza e benedizione nella tradizione 
maghrebina, terra del padre di Leila. Prima della benedizione 
Francesco mette della panna sul viso e intorno alla bocca di Leila: 

 
BENEDIZIONE: 
+ Leila, il Battesimo ti fa entrare in una terra dove scorre latte e miele, 
terra di pace, terra di gioia, pienezza di vita  Dio benedica tutti noi e ci 
faccia entrare in una festa che non ha fine…. 
 

Il vassoio con la panne e i datteri viene posto sulla tovaglia che 
dall’inizio della celebrazione è stesa per terra. 
 

 



 93

 
Preparata e proposta da Franca Felici e Marcello Palagi 

Liturgia Pomeriggio 
 
SEGNI 

Al centro di questo momento vengono posti alcuni segni: 
- Pane 

- Tanica dell’acqua 

- Birra 

- Sigarette 

- Caffè 

- Centrini di pizzo 

- Legna 

- Grappa 

- Cocomero 

Queste cose vengono deposte sull’ “altra faccia della tovaglia” (vedi 
Consacrare di Agostino), quella su cui sono impresse situazioni di vita di 
rom e sinti, stesa sull’erba, ai piedi di un albero, dopo il battesimo di 
Leila.. 

Su questa “altra faccia” ci sono ora i segni della condivisione che rom 
e sinti ci hanno offerto e ci offrono, attraverso cose e situazioni della loro 
vita quotidiana. 

I segno del cocomero è per condividere il ricordo di un’amica 
“calciatrice di cocomeri” che ha offerto la sua vita a rom e sinti e a tutti 
noi. 
 
CONDIVIDERE LA VITA 

Spunti di riflessione di Franca Felici e Marcello Palagi 

Condividere è parola difficile da definire, perchè può confondersi 
con altre: solidarietà, beneficenza, sollecitudine, carità, amore, 
attenzione, comunione, fratellanza, gratuità, comunità, servizio, ma 



 94

anche fare il bene degli altri, partire dagli ultimi, occuparsene e 
preoccuparsene. 

Forse nel nostro vocabolario spirituale è arrivata per ultima e ha 
trovato molte dimensioni già occupate. 

 
È UNA DIMENSIONE DELLA CARITÀ ADULTA? 

Se condividere è parola relativamente recente nel vocabolario 
spirituale, vuol dire che si è sentita la necessità di individuare 
un’espressione per dire, precisare ed esplicitare idee che magari erano 
contenute embrionalmente in altre. 

 
COSA SI CONDIVIDE? 

Si condividono idee, confidenze, sentimenti, precarietà, debolezze, 
sogni, progetti, ideali, culture, beni materiali, abitazioni, cibo, attività. 

Gioie e dolori, bene e male, amore  e odio, passioni e repressioni, 
speranze e delusioni, felicità e dolori, accoglienza e rifiuto, incontro e 
separazione, eguaglianze e differenze. 

Si condivide la gioia di una nascita, il dolore di una morte, il tempo 
breve di un caffè, di una sigaretta, di una risata e i tempi lunghi della 
vita quotidiana, familiare, di lavoro, di amicizia, di  malattia. 

 

Si condivide a stretto contatto, vicini o a grandi distanze. 
 

Condividere è entrare in relazione senza calcoli, senza progetti o 
programmi, senza attese, senza previsioni. 

 

Una delle tentazioni più forti è quella di voler gestire gli altri, specie  
se sono in difficoltà o hanno bisogni o ci sembra che li abbiano; voler 
per forza fare qualcosa di buono, dare risposte alle persone che 
incontriamo, risolvergli i problemi. 

Spesso ci facciamo metro di misura degli altri e dei loro bisogni e 
cerchiamo di uniformare i loro modelli  di vita ai nostri. 

 
Una volta che si comincia a utilizzare una parola per definire una 

nuova dimensione della conoscenza e della vita, si corre il rischio di 
farla diventare autorevole, ufficiale, importante e di trasformarla in un 
feticcio che ne ostacola la comprensione, invece di rappresentare uno 
strumento di allargamento delle capacità di rapporto. 

Anche “condivisione” rischia lo stesso destino, di diventare, perciò, 
una parola retorica, un ostacolo alla comprensione della realtà, se non 



 95

ne individuiamo i sensi e se non riusciamo a trattenerla nella 
dimensione del quotidiano, del conviviale e della cordialità, senza 
ritualizzazioni e buonismi. 

 
Il cardinal Martini chiarisce: «Anche quando facciamo le cose per 

gli altri, spesso non condividiamo con gli altri i nostri sentimenti: a chi 
piange offriamo magari aiuto, ma non piangiamo con lui. E quando 
qualcuno ride diciamo “E’ già a posto, è già contento così”, ci 
occupiamo di altro e non ridiamo con lui. Paolo dice: no, questa non è 
carità. Voi dovete condividere». 

 
Il condividere “è la carità nella pienezza” (Cupini), nella 

quotidianità della vita, senza pretese, senza invadenza, senza 
manipolazione e dominio, senza straordinarietà. 

Vuol dire interiorizzare come significativi e far dimorare in se stessi  
gli altri, in quanto altri, da non gestire, da non possedere, da non 
trasformare e da non trattenere presso di sé. 

 
A CHE SCOPO? 

Solamente quello di mettersi in una relazione fine a se stessa. 
Dove non contano il tempo e il luogo. 
Dove i problemi reciproci e i bisogni entrano non come nodi da 

risolvere e risposte da dare, ma come dimensioni naturali dell’esistenza. 
Dove non c’è domanda di aiuto o offerta di soccorso, ma  

convivialità e scambio,  senza  contenuti predefiniti e rifiutabili, perchè è 
relazione gratuita e prescinde da tutto. 

 

Vi sono perciò presenti anche il male, il peccato, il negativo, perchè 
nella condivisione non ci possono essere giudizi, valutazioni, condanne. 

 

PREGHIERA 
Signore, per quanto bella e grande sia la tua casa 
molti vi si trovano a disagio; 
ma non è tanto per la tua presenza quanto per l’assenza di amore tra i 

fratelli, è per questo che molti se ne vanno. 
Signore, fa che finalmente i fratelli s ‘incontrino e si parlino 
e il maggiore non sia sempre nei campi. 

 



 96

 

 

Momenti Eucaristici 



 97

Domenica 3 settembre
 

Preparata e proposta da Gabriele Gabrielli 
 
Liturgia Mattino 
 

NELL’ATTESA 
“La pace va implorata perché è un dono che viene dall’alto (…). Così 

come dai profeti veniva implorato il Messia. Così come in Avvento 
imploriamo il sopraggiungere del Redentore: con le stesse cadenze di 
preghiera e con la medesima consapevolezza di gratuità. (…). Ecco, per 
ottenere la pace , noi dobbiamo recuperare la spiritualità 
dell’Avvento,vivendo le attese struggenti dei patriarchi e dei profeti. 

Quanto fiorire di vaticini che annunciavano l’arrivo del Salvatore ! 
Quanti occhi, scavati tra cespugli di bianchi sopracigli , hanno aguzzato 
lo sguardo tutta una vita per spiarne l’arrivo. Quanti racconti attorno ai 
bivacchi, dove i pastori, nelle notti d’inverno , tramandandosi di bocca in 
bocca le antiche promesse, trasalivano di speranza a ogni insolito 
frusciare di battenti ! Quale serpentina interminabile di generazioni si è 
snodata sui deserti di Giuda e lungo i tornanti di Galilea, con le braccia 
levate che solo la morte, non la disperazione, ha fatto abbassare ! Quanti 
rotoli di pelli di capra sono stati vergati da tremanti scritture di vegliardi, 
che hanno nutrito per secoli e secoli le speranze del popolo ebreo ! 
Ebbene, la pace dobbiamo chiederla a Dio con i medesimi accenti con cui 
gli ebrei hanno invocato il Messia. Senza impazienza per  i suoi ritardi . e 
con la stessa coralità d’invocazione. È vero: è accaduto anche, nella 
storia del popolo eletto, che il ritardo prolungato del Redentore ha spento 
le vibrazioni dell’attesa e molti, prigionieri della delusione, hanno 
abbandonato le vie del Signore. Ma c’è stato anche, soprattutto nei 
momenti più drammatici, un “resto d’Israele” che ha tenuto acceso il 
fuoco della speranza. Ci sarà anche oggi, nelle delusioni convulse per i 
ritardi della pace, un “resto d’Israele” che alimenti la fiducia nella sua 
irruzione prossima sul quadrante della storia e preservi il mondo, 
nell’arido scorrere delle stagioni, dallo “shok” di inadempimento ?” 

(don Tonino Bello) 
 

PREGHIAMO 
 

Signore, 
in questo tempo di preghiera per la pace 



 98

ci presentiamo a te 
come una scodella vuota 
affinché tu ci riempia del tuo amore. 
Ci presentiamo a te come fango fresco, 
affinché tu ci dia nuova forma. 
Ci presentiamo a te 
Come un quaderno usato, 
per iniziare una nuova pagina con te. 
Ci presentiamo a te pieni di noi stessi, 
affinché tu ci svuoti e diventi la presenza 
che ci abita nel profondo. 
Ci presentiamo a te, 
anche se ti conosciamo appena, 
affinché tu ci pervada, 
ci circondi e ci conduca per mano. 
Tu che vivi e regni nei secoli dei secoli 
- Amen 
 

PAROLA DI DIO 
- La radice della pace non è l’uomo, ma Dio, non è ciò che si vede, ma ciò 

che resta nascosto nel cuore; non è l’oggi ma la promessa eterna del Dio 
dell’Amore. 

 

- Dal libro del profeta Isaia (2,2-5) 
Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore sarà eretto 

sulla cima dei monti e sarà più alto dei colli; ad esso affluiranno 
tutte le genti. Verranno molti popoli e diranno: “Venite, saliamo sul 
monte del Signore, al tempio del Dio di Giacobbe, perché ci indichi 
le sue vie e possiamo camminare per i suoi sentieri”. Poiché da Sion 
uscirà la legge e da Gerusalemme la parola del Signore. Egli sarà 
giudice fra le genti e sarà arbitro fra molti popoli. Forgeranno le 
loro spade in vomeri, le loro lance in falci; un popolo non alzerà 
più la spada contro un altro popolo, non si eserciteranno più 
nell’arte della guerra. Casa di Giacobbe, vieni, camminiamo nella 
luce del Signore “ 
Parola di Dio. 
- rendiamo grazie a Dio! 



 99

Silenzio 
 

SEGNO DELLE MANI 
Di fronte alle Parola di Dio e all’urgenza della storia, capiamo più 

facilmente che nessuno ha le “mani pulite” nei confronti della pace. 
Ti invitiamo ad un breve tempo di silenzio. Al termine puoi annotare 

una parola o una breve frase per esprimere il senso della tua attesa, del tuo 
cammino e impegno oggi. (viene consegnato ad ogni persona un 
cartoncino colorato con il profilo di una mano che verrà poi affisso su una 
piccola composizione a forma di albero) 
…per entrare nel silenzio 
 

Ma quando chiudendo gli occhi, volgo lo sguardo verso l’interno, che 
cosa vedo ? Niente, il buio. Per questo mi stanco e mi annoio, per questo 
mi rifuggo. Ma dite! Vi è mai capitato di lasciare una strada assolata ed 
entrare in una cantina ? Che vedete nella cantina ? Il buio. No, nemmeno 
il buio, ma un baluginio di particelle luminose che ballano davanti ai 
vostri occhi. E quanto tempo ci vuole per vedere il buio ? Venti minuti. E 
se nella cantina si trova un tesoro, quanto tempo per individuarne il 
barlume ? Un’ora. Ma chi di voi è rimasto per un’ora con lo sguardo fisso 
sull’ombra del proprio interno ? Fatelo e vedrete! Certo tenersi un’ora di 
seguito davanti a se stesso, nell’ombra, non sarà il primo passo : è troppo 
difficile. Bisogna incamminarsi a poco a poco. Il primo passo sarà di 
vincere la corrente contraria, cioè vincere l’ingranaggio, la dispersione… 
Essere disperso è come non essere niente. Ecco il primo esercizio che vi 
proponiamo, amici oppressi da affari troppo importanti : non vi richiederà 
un’ora , né mezz’ora…ma tre minuti. Anzi tre minuti sono forse troppi ; 
tagliamoli in cinque : cinque volte durante la giornata, due la mattina, uno 
a mezzogiorno, due la sera. Fermatevi ! Avete fretta ? Ragion di più per 
riprendervi ! Avete da fare ? Sospendete, altrimenti farete la sciocchezza. 
Vi dovete occupare di qualcuno ? Ragion di più per cominciare da voi 
stessi, per paura di fare del male agli altri. Or dunque distendetevi; mezzo 
minuto,fermatevi. Deponete l’arnese, mettetevi in verticale. Respirate a 
pieni polmoni. Ritirate i vostri sensi all’interno. Restate sospesi davanti al 
buio e al vuoto interiore. E anche se non succede niente, avete rotto la 
catena della precipitazione. Ripetete:” Mi richiamo, mi riprendo” e basta. 
Ditelo a voi stessi, ma soprattutto fatelo. Raccoglietevi, come si dice così 
bene : raccogliersi è radunare tutti i pezzi di sé sparsi e attaccati qua e là. 
Rispondete come Abramo a Dio: “Eccomi presente!”. Si tratta quindi di 
restare presenti a se stessi e a Dio per circa mezzo minuto. 



 100

È poco probabile che in così poco tempo si riesca a fare un tuffo 
profondo nel mistero dell’Io, ma non è impossibile con la grazia di Dio. 
Comunque se nient’altro si produce in quell’istante di sospensione, 
avremo rotto la catena degli avvenimenti che ci tengono prigionieri, 
l’avremo rotta in cinque pezzi, avremo iniziata la nostra liberazione. 
Inoltre se vogliamo non soltanto ricordare noi stessi alla coscienza, ma 
ricordare che dobbiamo ricordarci ogni tante ore, dovremo esercitarci ad 
un richiamo latente e continuo. E ogni volta la nostra vita si riallaccia al 
Vivente, e questo cambia tutto. 

(da: Lanza del Vasto, “Introduzione alla vita interiore”, Jaca BooK) 
 
PREGHIERA E SCAMBIO DELLA PACE 
 

Ti proponiamo questa preghiera : è un mantra per la pace, composto 
dal gandhiano Satish Kumar, recitato per la prima volta a Londra nel 
luglio 1981 con Madre Teresa di Calcutta. Da allora uomini e donne di 
ogni religione lo offrono ogni giorno, ad un’ora concordata. E ‘ come una 
veglia incessante in continua diffusione. Le parole, un adattamento di un 
brano dell’Upanishad, testo sacro indù, sono state tradotte in più di 
quaranta lingue. Propone la costruzione della pace a partire dal proprio 
cuore. La preghiera è stata recentemente proposta al Roverway ‘06 ( 
incontro europeo scout ) in occasione dell’iniziativa “Silenzio e preghiera 
per la pace in Medio Oriente”. Ha accompagnato numerosi momenti di 
condivisione tra sinti e scouts a Mantova. 

(per approfondimenti : “Il cammino è la meta – la preghiera universale per la pace” taccuino di 
strada di Gabriele Gabrieli- Mantova) 
 
Preghiera per la pace 
 
Guidami dalla morte alla vita, 
dal falso alla verità. 
Guidami dalla disperazione alla speranza, 
dalla paura alla fiducia. 
Guidami dall’odio all’amore, 
dalla guerra alla pace. 
Fa’ che la pace riempia il nostro cuore, 
il nostro mondo, in nostro universo 
Pace Pace Pace 

 
 
 
 
 

Gabriele Gabrieli 



 101

 
Sintesi a cura di 

Laura Caffagnini 
Giornalista di Parma  

PARMA 
 

Chiedo scusa per la parzialità di questa sintesi, causata dai limiti di 
chi la propone e dal poco tempo a disposizione per il confronto con i 
coordinatori dei gruppi di lavoro. 

Mi baso sul lavoro di cinque gruppi su sei – del sesto relazionerà il 
suo coordinatore, don Piero. Ciascun gruppo ha avuto a disposizione un 
tempo per le presentazioni: si è andati da un minimo a un massimo, 
costituito dal tenere due incontri quasi esclusivamente sulle esperienze dei 
partecipanti. 

Non c’è stato un filo conduttore particolare: i gruppi sono stati 
attraversati da temi diversi. 
Alcuni hanno sottolineato e commentato parole chiave delle due relazioni 
del convegno. 

Sono state espresse anche considerazioni e valutazioni sul convegno 
e sull’Unpres. 

Ora svolgo un po’ i titoli che ho esposto. 
Le parole chiave. 

Ne individuo due, quelle che sono state più sviluppate: Eucarestia e 
l’andare fuori. 

Della prima alcuni hanno detto che spesso la messa non si traduce in 
Eucarestia, cioè memoria viva. Si percepisce la difficoltà di farla entrare 
nei luoghi della vita quotidiana e di collegarla con i quotidiano. Altri 
hanno espresso il limite del fermarsi al rito, al sacramento (segno) e il non 
trovare tempo per curare le relazioni interpersonali, che sono in stretta 
unità con esso. 

Un’altra considerazione espressa è che se l’Eucarestia è il pane del 
perdono - come metteva in luca la relazione della teologa Simonelli - la 
Chiesa non la vive così quando nega il pane eucaristico a chi considera 
irregolare. 
Infine si auspica un’Eucarestia celebrata fuori luogo, che si lasci 
interpellare dalla marginalità, una realtà vitale per l’Eucarestia. 

Della marginalità si è detto che non basta andarle incontro ma 
occorre viverla. 



 102

E viverla non è solo un fatto negativo, di cui colpevolizzarsi. 
Un’affermazione, dico come nota a margine, che sembra denotare che la 
marginalità non sia ancora accettata con libertà. 
 

L’andare fuori, l’altra parola  inclusa nel titolo del convegno Unpres 
2006, è stata vista nei gruppi con diverse valenze, che possono essere 
positive o negative. 
Come rispecchiamento, nell’esperienza di scoprire nelle persone del 
campo esperienze simili alle nostre, per esempio il disagio, o addirittura 
nel pretendere da loro ciò che noi non facciamo più da tempo (una 
richiesta che ci dice come eravamo). 

Ma andare fuori, spesso nel caso del volontariato, vuol dire anche 
andare per curiosità, come andare allo zoo, e allora diventa un’invasione di 
campo. 

L’andare fuori, in ogni modo, è sentito come indispensabile per la 
Chiesa per rispondere alla sua vocazione di cattolicità, e utile per arricchire 
la pastorale ordinaria della fede condivisa con i Rom e i Sinti e delle 
modalità in cui viene espressa. 
 

Passando ai temi emersi, in molti gruppi sono uscite valutazioni alle 
relazioni - dell’antropologa Carlotta Saletti Salza e della teologa Cristina 
Simonelli - forse la parte del convegno su cui ci si è più soffermati. 
Diverse sono state le valutazioni: belle, molto dense, difficili, astratte. Si  è 
sentita la mancanza di uno spazio per il dibattito e per il colloquio con le 
relatrici. Si sente la necessità di riprenderne i temi e riflettervi sopra 
insieme. 

Riporto le valutazioni sul convegno per punti: armonico, paraliturgia 
belle e vitali, un’occasione per riscoprire le persone e rivedere il proprio 
cammino, uno spazio di riconciliazione e di sviluppo di relazioni 
interpersonali. C’è anche chi ha non ha visto accolte le proprie aspettative 
di un convegno finalizzato alla risoluzione dei problemi quotidiani che si 
incontrano nella vita al campo. 

In un gruppo i partecipanti si sono soffermati sul tema della scuola, 
sollecitati dagli spunti dell’antropologa, e l’hanno messo in relazione con 
il valore della fiducia. La mancata scolarizzazione di Rom e Sinti sembra 
derivare da diverse cause. Alcune attribuite ai Rom e Sinti stessi: 
disinteresse delle famiglie, mancanza di fiducia per affidare i propri figli ai 
gagi, rifiuto del modello educativo della scuola italiana. Altre alla scuola: 
un modello monoculturale, la povertà di mezzi economici, la difficoltà 



 103

degli insegnanti di fronte a una società sempre più multiculturale, per cui 
gli insegnanti dovrebbero essere anche psicologi, sociologi, mediatori 
culturali; la crescita del disagio sociale che si riflette sulle scolaresche. 

Dalle esperienze personali scambiate nei gruppi stralcio due 
posizioni: il vivere nel campo come stabilità, scelta definitiva e, 
all’opposto, il viverlo di confine, al limite, per altre scelte e impegni 
concomitanti, situazione sentita come disagio. 

In un solo gruppo è uscito il tema “Unpres”, lo dico tra virgolette nel 
senso che non risulta ancora chiaro il rapporto tra Ufficio e persone che 
vivono a tempo pieno o parziale con i Rom e Sinti o comunque 
condividono con loro un rapporto di amicizia e prossimità o uno stile di 
chiesa. 

Nell’ “Unpres” alcuni vedono due anime con due diverse specificità 
e le percepiscono non come differenze complementari armonizzabili. Il 
proprio modello, che appare come “il” modello,  richiede attenzione e 
condivisione della propria prassi pastorale. 

Per chiudere, ritorno all’elemento delle paraliturgie, un elemento 
unificante che ha dato il tono  a tutto il convegno. Queste particelle di 
Eucaristia rilasciate nel corso delle giornate, hanno formato come un filo 
rosso che ha attraversato il luogo del convegno. 

Un luogo che - questa la domanda che mi sono posta e che ora lascio 
a voi-, è stato ed è, così come i luoghi da cui veniamo e a cui torneremo, 
un luogo fuori dalla porta della città? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 104

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Buon Appetito 



 105

 
Mons. Piero Gabella 

Direttore nazionale Unpres 
BRESCIA 

 
 
ALCUNE NOTE: 
 

Lettura del massaggio inviato (1 settembre 2006) a firma del 
Segretario Mons. Agostino Marchetto Arcivescovo, segretario del 
Pontificium Consilium de spirituali migrantium atque itinerantium 
cura 

 
 
Reverendo e caro Monsignore, 
 

nell’apprendere la tristissima notizia del passaggio all’altra sponda 
della Dottoressa Giuseppina Scaramuzzetti, desidero esprimere le più 
sentite condoglianze di questo Pontificio Consilio e assicurare la 
preghiera di suffragio per la cara defunta, chiedendo a Dio 
misericordioso di ricompensarla per il bene che ha operato a favore dei 
nostri fratelli e sorelle Zingari. La sua scomparsa è certamente una 
grande perdita non solo per loro, ma per tutti coloro che l’hanno 
conosciuta e stimata, anche se guadagniamo un avvocato di più in cielo. 
 

Ricordo con gratitudine, specialmente, la partecipazione della 
Dottoressa Giuseppina al V° Congresso internazionale della Pastorale per 
gli Zingari, celebratosi a Budapest, che fu così importante anche per la 
stesura degli Orientamenti di recente editi. 

 
Mentre la prego di voler gentilmente trasmettere questo messaggio a 

tutti i Partecipanti al Convegno che vi vede riuniti a Marola, e ai 
famigliari, colgo volentieri l’occasione per confermarmi, con sentimenti di 
distinto ossequio. 
 

Dev. mo nel Signore 
†Arcivescovo Agostino Marchetto 

Segretario 



 106

I ringraziamenti: sarebbe troppo lunga la lista e penso che dovremmo 
nominare tutti e ciascuno. Mi limito a qualcuno come la parte per il tutto: 
Pinuccia che a lavorato fino all’ultimo giorno per questo convegno. 
Franca, Marcello, Agostino e Federico che sono stati il motore. Daniele 
che ha moderato egregiamente, le relatrici Cristina e Carlotta. Ed infine la 
casa con il Direttore don Nildo e tutto il personale per i quali non ho 
bisogno di spendere parole perché la nostra esperienza ne da atto. 
 
IL CONVEGNO: 

1) come avrete constatato non è stato organizzato in funzione di dare 
risposte o formule per la soluzione di problemi sociali o religiosi. 
È più facile che abbia suscitato interrogativi che noi riteniamo utili 
e necessari perché il nostro incontrare le diversità venga sempre 
vagliato da una coscienza critica ricordando l’affermazione 
famosa: Non potremo mai misurare il danno commesso da coloro 
che sono partiti con l’intenzione di fare il bene. 

2) Comunque io spero che questo nostro riunirci sia stato in ogni 
modo arricchente. Il Convegno è iniziato Giovedì pomeriggio ed è 
finito Domenica dopo il Pranzo. Ogni minuto di esso è stato per 
noi importante in eguale maniera. Nessuno di noi ha potuto 
ricevere tutto ma spero che tutti abbiamo ricevuto quello che la 
nostra esperienza e situazione concreta ci ha permesso di 
accogliere. Amicizia, idee, esempi, suggerimenti, speranza ecc. ciò 
di cui ciascuno aveva più bisogno. 

3) Per quello che ho potuto vivere mi è parso che veramente tutti noi 
abbiamo contribuito, secondo le nostre capacità e i nostri doni, a 
questi giorni di fraternità. Tutti ci siamo, in un modo o nell’altro, 
sentiti attori e responsabili perché l’esperienza di essere insieme 
fosse uno scambio di doni. 

4) Importante che abbiamo fatto famiglia o almeno abbiamo fatto un 
passo importante in avanti. Cerchiamo di continuare ricordandoci 
che questa pastorale non ha bisogno di “salvatori solitari” ma di 
persone che sanno fare esperienza di famiglia e come tali, in nome 
del Battesimo ricevuto, vogliono incontrare le famiglie dei Rom e 
dei Sinti. 

 



 107

5) Vorrei che un grazie tutto speciale lo riservassimo in questo 
momento al Popolo dei Rom e dei Sinti. Se abbiamo incontrato 
nuovi amici, se abbiamo goduto nel rinsaldare le vecchie amicizie, 
se fra noi ci sono persone della statura morale della Pinuccia, se ci 
siamo caricati di nuova speranza ecc. noi lo dobbiamo a questo 
popolo. Essi ci hanno permesso di ricevere la ricchezza che 
portiamo dentro di noi e che ci fa sentire in pace e contenti di 
quello che siamo. 

6) Il futuro non è nelle nostre mani, ma possiamo esprimere un 
desiderio. Il nostro essere Chiesa con i Rom e i Siti sia sempre 
fuori dalle mura della città, base fondamentale per la lettura del 
Vangelo e per comprendere che è bene uscire anche da noi stessi. 

 
MESSA 

Animata dai partecipanti provenienti da Calabria e Sicilia 
 

 



 108

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Comunità di Verona 



 109

 
Don Francesco, Betti e Cristina 63 

(comunità di Verona - la famiglia di Pinuccia) 
 
 
LA VITA FRAGILE 
di Pinuccia Scaramuzzetti 
 
 

Penso all’umanità che conosco, persone che sperimentano la malattia 
e la guarigione, rom che sono nati in Italia o in paesi fuori UE e 
sperimentano l’accoglienza e il rifiuto, sedentari che inseguono i problemi 
della vita quotidiana. Chi ha bisogno di speranza? Tutti. C’è 
un’espressione molto comune in questo tempo: “Il mondo del disagio” così 
come prima si è usato il termine emarginazione. Nasce nel momento in cui 
si divide la realtà fra normalità ed eccezione, centro e margine. 
 

Mi sono sempre chiesta: “Come si possono dividere le persone in due 
gruppi, normalità ed eccezione, sicurezza e disagio? [...] 

Nel corso della nostra vita tutti facciamo esperienza dell’uno e 
dell’altro ambito. […] 
[…] non c’è debole che non sia a sua volta sostegno di qualcun altro. 
Conosco un ragazzo down che è il miglior consolatore della madre […] 
[…] alla mia maturazione umana hanno sicuramente dato un grande 
contributo] le donne, gli uomini e i bambini rom con cui ho vissuto. 

Nella mia famiglia allargata il perno è sicuramente una giovane 
coppia. Appartengono a gruppi etnici diversi e di solito non stimati. 
 
[…] “Fin che sei vivo tutto il resto non è niente”. [Credo di poter dire che 
questa è la prima cosa che ho imparato dai Rom, che ho incontrato, con cui 
ho scambiato momenti di vita]. La vita nel limite e nella ricchezza della 
creaturalità, nella dipendenza dal creatore, nell’intreccio con tutte le altre 
vite... “Dio guarda su di me, mi accompagna… Dio ti accompagni…”. 

                                                 
63 Da un articolo di Pinuccia pubblicato su Servizio Migranti” n. 2/2006 pagg. 169–173.  

Tra parentesi [ …] gli interventi redazionali (adattamenti e riassunto o tagli) dei presentatori rispetto all’articolo 
originale. 



 110

Questo è ciò di cui mi sono stati testimoni smantellando la mia 
autosufficienza, l’ateismo di una cultura che aveva cercato di trasmettermi 
che l’uomo basta a se stesso. 
 

Prendere in mano la mia vita fragile e affidarla, come loro facevano, 
momento per momento (andare con Dio, mangiare con Dio, camminare 
con Dio...), è stato scoprirla come un oggetto prezioso, delicato, degno di 
rispetto. La mia vita è diventata importante proprio quando l’ho scoperta 
fragile, dipendente. è stato scoprire la vita di Gesù, l’essersi fatto uomo 
come noi, nel quotidiano dei suoi incontri, in una incarnazione vissuta 
nuova ogni giorno. È stato vivere in compagnia degli uomini camminando 
sulle Sue tracce. 
 

[“Lo voglio guarisci!” dice Gesù al lebbroso e lo riapre alla normalità 
della vita, cade ogni barriera, ogni esclusione. È in questo segno di novità 
che Gesù compie in quell’incontro l’assunzione dell’infermità, della 
malattia, della morte]. 
 

La guarigione del lebbroso, della suocera di Pietro, sono il segno 
dell’umanità che egli accoglie nella sua infermità; l’uomo guarisce, “si 
solleva” riprende speranza della vita. 
 

Questa è la strada che Gesù ci indica: condividere la fragilità degli 
altri, “provarla”, mettendo sul piatto la nostra fragilità e camminando 
fianco a fianco, soffrire le esperienze che noi non possiamo fare. 
Camminare insieme al fianco di Gesù per ricevere quella salvezza che noi 
non ci possiamo dare. 
 

Guardare il mondo dal limite, porsi al margine per osservare la realtà, 
[da un quadro della] fragilità come trasversale ai vari momenti della vita, 
la rende comprensibile, conosciuta, familiare… è come muovere un 
caleidoscopio e vedere ogni volta un disegno nuovo. Il limite può essere il 
luogo in cui tutti gli uomini si ritrovano simili e uniti... è dal limite che 
viene la solidarietà, la salvezza perché sono quelli più vicini a me che mi 
possono tendere la mano. 
[Chi si taglia fuori. Chi si ritiene senza peccato, si taglia fuori dall’umanità 
stessa]. 
 
 



 111

 

Santuario Bismantova 
Il Crocefisso 


