
Custodire
il mistero

dell’Eucaristia

Edoardo Menichelli
Arcivescovo di Ancona – Osimo

Lettera alla Diocesi 
con lo sguardo al Congresso 
Eucaristico Nazionale 2011





Custodire il Mistero dell’Eucaristia

Cari Fratelli e Sorelle,
in questo nostro cammino verso il Congresso Eucaristico
Nazionale, voglio fermarmi un po’ con Voi e mettermi in
ginocchio con Voi tutti davanti al grande Mistero
dell’Eucaristia. Ci inginocchiamo durante la celebrazione della
Messa per rendere la nostra adorazione di fede al Signore che
viene nei segni del pane consacrato e del vino consacrato; ma
ci raccogliamo in ginocchio anche davanti al SS. Sacramento
perché la nostra  esistenza ha bisogno di stare con Lui, di
lasciarci guardare dalla sua misericordia  e fermarci in orazio-
ne e adorazione.

Mettersi in ginocchio davanti al Tabernacolo, dove la comunità
della Chiesa custodisce l’Eucarestia, significa: 
- prendere sempre più consapevolezza del dono di amore che

sgorga dall’Eucaristia;
- aprire gli occhi sulla nostra situazione sociale ed ecclesiale;
- stare in adorazione e contemplazione davanti al Mistero

dell’Eucaristia.

1. Il dono di amore che sgorga dall’Eucaristia

Ciò che caratterizza l’esodo di Gesù dal Battesimo alla sua
Pasqua è una esistenza che si apre a nuovi territori (dalla
Galilea alla Giudea, dalla Samaria alla Decapoli), a incontri ine-
diti (dal centurione pagano al lebbroso, da Zaccheo alla Siro-
fenicia e all’indemoniato di Gerasa, fino al ladrone sulla
Croce), a comunicazioni ricche di parole di accoglienza, di
perdono, e di vita inaspettata.
Gesù non solo si apre a questi orizzonti, compie fino in fondo
il suo esodo, ha in Gerusalemme la sua méta ed esprime nella
sua Pasqua il senso totale di tutto il suo cammino inauguran-

3



do la liturgia cristiana con le parole e i segni dell’ultima Cena,
ma, soprattutto, rivela la sua volontà di donarsi con amore a
Dio e a tutti gli uomini. “L’Eucaristia, così com’è accolta nella
fede della chiesa, presenta un aspetto sorprendente che scon-
volge l’intelligenza e commuove il cuore. Siamo di fronte a
uno di quei gesti abissali dell’amore di Dio, davanti ai quali l’u-
nico atteggiamento possibile all’uomo è una resa adorante
piena di sconfinata gratitudine”1.  
Il mistero dell’Eucaristia, infatti, ripresenta sempre il grande
mistero dell’amore di Dio per tutti gli uomini. 
Il Padre dona il Figlio per amare il mondo: “Dio infatti ha tanto
amato il mondo, che ha dato il Figlio suo Unigenito… Dio non
mandò il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma per-
ché il mondo sia  salvato per mezzo di  lui” (Gv 3,16-17).
Dio ha amato noi uomini quando eravamo nemici: “Dio ci dà
la prova del suo amore per noi nel fatto che, mentre ancora
eravamo peccatori, Cristo morì per noi… Se,  infatti, quando
eravamo nemici, noi fummo riconciliati con Dio in virtù della
morte del Figlio suo, quanto più, una volta riconciliati, saremo
salvati per mezzo della sua vita (Rom 5, 8; 10). Ma Paolo richia-
ma la nostra attenzione sul fatto che niente ci potrà separare
dall’amore di Cristo: “Chi ci separerà dall’amore di Cristo? La
tribolazione, l’angoscia, la persecuzione, la fame, la nudità, i
pericoli, la spada? Sono, infatti, persuaso che né morte, né vita,
né Angeli, né Potestà, né presente né futuro, né altezze né
profondità, né qualunque altra cosa creata potrà separarci dal-
l’amore che Dio ha per noi in Cristo Gesù nostro Signore”
(Rom 8, 35; 38-39). Infine, la venuta dello Spirito Santo, che
prega dentro di noi con il suo gemito e ci inabita perché diven-
tiamo sempre più figli di Dio, attualizza già la rivelazione del-
l’amore trinitario. Per grazia e per fede siamo collocati dentro
a questa circolarità di amore che si compie: dal Padre che dona
il suo Figlio, al Figlio che dona se stesso fino alla morte di
Croce, attraverso lo Spirito Santo che viene a sigillare e vivifi-
care con la Resurrezione e la Pentecoste l’intero amore di Dio
per tutta l’umanità. 
L’Eucaristia raccoglie il mistero dell’amore di Dio e lo presen-
ta davanti a noi attraverso ciò che è più comune nella nostra
vita: radunarci per mangiare insieme nella ricerca della comu-
nione e della vita.

4



Ma ogni elemento del rito cristiano – del nostro celebrare e
mangiare l’Eucaristia - acquista un valore proprio, riceve un
significato nuovo:

- il radunarsi umano si manifesta come convocazione da parte
di Dio attorno alla sua mensa; 

- il parlare degli uomini è anticipato dall’ascolto attento delle
S. Scritture che ci narrano la storia della salvezza e dispiega-
to poi dalla preghiera eucaristica  e dalla preghiera del Padre
nostro;

- la nostra fame o la volontà di nutrirci di cibo si ferma di fron-
te alla semplicità e all’essenzialità del pane e del vino consa-
crati;

- il desiderio di comunione e di vita che anela sempre dal
nostro cuore si compie nel mangiare il Corpo e il Sangue del
Signore, nell’entrare nella comunione divina e nel farci vive-
re dalla sua stessa vita.

“Ora prima dell’anafora - ci fa presente J.M.R. Tillard - alla
domanda: Cos’è quella cosa sulla tavola?,  Il credente rispon-
de: è del pane. Dopo l’anafora, risponde: è il corpo di Cristo,
vero pane di vita… Il pane non ha cambiato soltanto di desti-
nazione e di finalità. Per l’intelligenza del credente, anche se
fisicamente nulla è cambiato, non è più ciò che era prima: è
divenuto corpo di Cristo. Il suo essere profondo - la scolastica
e Trento dicono la sostanza - è mutato… Pane e vino restano
degli alimenti, ma non è più sostanzialmente lo stesso nutri-
mento. Sotto un modo di  essere sacramentale il Cristo è lì per
comunicarsi”2.

Ricordo tutti questi elementi perché sono convinto che è pri-
mariamente dalla celebrazione del mistero cristiano
dell’Eucaristia che viene a formarsi in noi la vera adorazione.
Celebrazione e adorazione si richiamano a vicenda continua-
mente: “L’adorazione è, propriamente, coltivazione dei senti-
menti di umiltà, povertà, riconoscenza e perciò di eucaristia, di
ringraziamento ammirato e pieno di stupore di fronte al dono
di Dio. Questi elementi, coltivati nell’adorazione, ci fanno vive-
re pienamente anche la messa  e la comunione eucaristica”3.

5



“In questo  senso - precisa R. Cantalamessa - si usa dire oggi
che l’Eucaristia non è primariamente presenza reale di una
cosa (il corpo e il sangue di Cristo), ma di un’azione (offerta
che Cristo fa del proprio corpo e del proprio sangue). La gran-
dezza incommensurabile dell’Eucaristia sta nel  fatto che essa
permette a tutti coloro che vi partecipano con fede di essere
presenti a questo vertice assoluto della storia spirituale del
mondo, in cui davvero tutto è compiuto”4

Siamo veramente presi da grande stupore, quello che Giovanni
Paolo II chiama “lo stupore eucaristico”5, e che il poeta P.
Claudel esprime così: “O mio Dio, questa cosa è troppo più
grande di noi: sia chiaro che sei tu l’unico responsabile di que-
sta  enormità”6. 

Preghiamo

La tua volontà, o Dio,

è la  salvezza di ogni uomo:

per realizzarla hai mandato il tuo Figlio 

che è morto ed è risorto per noi.

Facci comprendere il mistero del tuo amore…7

Fa, o Gesù, che ti riconosciamo sempre nell’Eucaristia,

che ti riconosciamo diventando noi stessi pane spezzato,

pane acceso nella notte di questo mondo.

Donaci quel fuoco,

quella passione d’amore per il Padre

che ti ha portato a  consegnare la  vita,

a spogliarti di te stesso

per la salvezza di tutta l’umanità.

Amen8

6



2. Aprire gli occhi sulla nostra 
situazione sociale ed ecclesiale

Oggi troppe persone hanno perso la fiducia e la speranza non
solo dentro il vivere sociale, ma anche dentro la Chiesa stessa.
Molti vogliono chiudere gli occhi per non vedere e non sapere
ciò che succede nella nostra società e nella nostra storia. Di
giorno in giorno si sta diffondendo un comune senso pessimi-
sta sulla società, e spesso l’avvertenza di un declino della
nostra civiltà accompagnata dall’incertezza o dalla paura sul
nostro domani stanno portando a giudizi incerti e contraddito-
ri che diffondono una nebbia sempre più fitta di sgomento di
fronte a tanti fatti della cronaca e della politica. Per cui facil-
mente si registra in tante persone una certa impotenza a rea-
gire e a esprimere le proprie convinzioni più profonde o l’o-
rientamento della propria fede cristiana.
I’Eucaristia che ci dona la vita divina e ci forma alla comunio-
ne con Dio ci chiama a viverla e realizzarla nella nostra esi-
stenza insieme con i nostri fratelli e sorelle, e ci apre gli occhi

sul mondo in cui abitiamo e a distinguere persone e accadi-

menti.  Purtroppo il più delle volte l’occhio predominante e
omologante con cui vediamo fatti della società, e riceviamo i
dati della cronaca, le notizie della politica, i problemi della crisi
economica e delle ingiustizie, è solo l’occhio della televisione,
l’occhio della telecamera guidata e orientata da altri. Vediamo
la nostra società e il mondo così come ce lo vogliono far vede-
re, per questo dobbiamo tenere vivo il nostro senso critico su
tanti fatti della società e della politica.  
Credo che non ci dobbiamo assuefare alle notizie televisive e
guardare il mondo unicamente attraverso lo sguardo dominante
della televisione. 
C’è bisogno di una riappropriazione del proprio modo di vede-
re, di farsi le proprie opinioni e convinzioni, e di operare le pro-
prie scelte. Sarebbe necessario un digiuno della televisione, o
esercitare un discernimento attento dei programmi che guardia-
mo, dei giornali che leggiamo (ci sono giornali che non infor-
mano, ma sono capaci solo di campagne di disinformazione), e
di tutto  ciò che passa tramite internet.

7



Per questo vorrei aprire gli occhi con voi 

su alcuni ambiti che ci toccano direttamente

La famiglia
Parlare delle separazioni e dei divorzi è rivolgere il nostro
sguardo solo a  valle della questione famigliare odierna. In
seguito a queste divisioni matrimoniali, ho visto tante persone
soffrire e oggi la questione del divorzio si presenta quasi come
un’emergenza sociale per i coniugi e i figli coinvolti. A monte
c’è purtroppo l’esperienza di un egoismo individualistico che
ci estrania gli uni dagli altri e ci porta a vivere come una sorta
di difesa personale il sentimento di divisione dall’altro/a. E’ un
flusso sociale che si diffonde sempre più tra le persone (tra
Nord e Sud, tra occupati, precari e disoccupati, tra chi ha stu-
diato e chi perde livelli di formazione, tra cittadini italiani e cit-
tadini extracomunitari, etc.) e che entra anche dentro le fami-
glie e dentro i rapporti dei coniugi, le relazioni interpersonali
fra genitori e figli, tra fratelli e sorelle. Una vita matrimoniale
non più alimentata da un amore sincero, da dialogo persona-
le e da una rete di relazioni umane in cui si dia spazio, atten-
zione e valore al coniuge e ai figli, è necessariamente destina-
ta ad un impoverimento del tessuto famigliare. 
E’ vero, la famiglia vive un cammino faticoso nella sua quoti-
dianità (casa, lavoro e figli), difficile (manca una politica fami-
gliare efficace, complicata dalla  crisi economica o dal rischio
della perdita del lavoro), e frustrante (il rapporto tra i coniugi
si rivela a volte deludente, si impoverisce nella comunicazione
e nello scambio affettivo). A me pare però che le analisi ben
fatte ci aiutano senz’altro a comprendere le parabole sociali ed
umane; tuttavia c’è un egoismo diffuso che frena, limita,
distrugge l’amore matrimoniale e famigliare rendendo l’altra
persona un oggetto o una funzione, o peggio ancora una cosa. 
L’Eucaristia rimane per le famiglie cristiane un’esperienza fon-
dativa, perché di fronte all’egoismo dilagante, i coniugi che
con i loro figli celebrano il giorno del Signore e partecipano
alla Messa domenicale attingono alla stessa fonte divina dell’a-
more, imparano a perdonarsi e a convertirsi alla luce della
parola di Dio, e continuano poi a casa la bellezza conviviale
della mensa eucaristica. Ma dall’Eucarestia ci viene l’invito di
celebrare il culto spirituale (Rom 12,1) e cioè ad offrire a Dio

8



e agli altri, i nostri stessi corpi: “E i nostri corpi – scrive il Card.
Martini - sono la nostra vita in tutta la sua fisicità, in tutta la sua
estensione, il giorno e la notte, la giovinezza e la vecchiaia, la
salute e la malattia, il successo e l’insuccesso, la gioia e il dolo-
re, l’entusiasmo e la depressione. Tutto va donato quale sacri-
ficio vivente… Molte persone compiono, magari senza esserne
consapevoli, questo culto spirituale quando vivono onesta-
mente, amano la famiglia, vivono con serenità la fatica del
lavoro e dello studio, si sacrificano, accettano con pazienza
situazioni difficili e  dolorose”9.

La città dell’uomo
Il cristiano sa che stando nel mondo ha, tra l’altro, anche il
compito della “costruzione di quella che S. Agostino chiamava
“la città dell’uomo”.
Sa, inoltre, che questo impegno non può essere antagonista
alla costruzione della “città di Dio”.
In questo contesto mi piace accennare ad un singolare “custo-
dire” l’Eucarestia, nel senso che questo sacramento può essere
tema e alimento del comune incrociare ciò che appartiene a
Dio e ciò che appartiene all’uomo al fine di vivere una storia
rispettosa della dignità e della santità dell’uomo.
Le nostre città, se pur non grandi, presentano spesso un volto
ed una identità debole ed inquieta per la fatica del convivere
per il diffuso degrado ambientale, per la stanchezza e la
pochezza dell’agire politico ed anche per l’accresciuto disinte-
resse per il bene comune e per le situazioni di infraumanità
(malati, anziani, poveri, esclusi, etc.).
Sembra, inoltre, che il costume culturale invece di orientare
alla sapienza storica, proponga percorsi di evasione e di insi-
gnificante divertimento.
Se a questo si aggiungono le contraddizioni e le distanze eco-
nomico-sociali, non è difficile accorgersi dello smarrimento
della comunità.
In più la crescente e patologica solitudine sembra rappresen-
tarsi come una malattia organica del tempo.

Tutto questo è diventato mentalità che fa del materialismo uno
schema di vita e che fa dell’accaparramento del denaro un’an-
sia quotidiana; inoltre – e non ce ne accorgiamo abbastanza –

9



sembra che la cultura abbia delegato la ricerca  del senso del
vivere al “mercato” senza accorgersi che questo strumento eco-
nomico crea bisogni sempre nuovi e alimenta lo spazio dei
desideri che nessun “denaro” riuscirà a coprire.
Madre Teresa di Calcutta diceva: “La maggiore malattia
dell’Occidente oggi non è la tubercolosi o la lebbra, ma il non
sentirsi amati e desiderati, il sentirsi abbandonati. La medicina
può guarire le malattie del corpo, ma l’unica cura per la soli-
tudine, la disperazione e la mancanza di prospettive, è l’amo-
re. Vi sono numerose persone al mondo che muoiono perché
non hanno neppure un pezzo di pane, ma un numero ancora
maggiore, muore per mancanza di amore”.
Qui l’Eucarestia, che è sacramento di amore, può diventare, se
capita e vissuta, progetto di vita in quell’educare allo “spez-
zarsi” al “versarsi” per il bene comune. Sembra invece che
anche la comunità cristiana fa un po’ come Giona, fugge dal
Signore e dal compito di annunciare il Vangelo Eucaristico.
E’ necessario che l’Amore Eucaristico ci prenda e faccia cre-
scere la carità del Vangelo come profezia e lievito di ogni azio-
ne sociale e politica.
L’Eucarestia non ci invita a vivere una spiritualità distaccata o
di devozione, ma ad “abitare” le città con la responsabilità
della Croce e con la forza della Risurrezione.
Mi piace richiamare queste parole del Card. Martini, che riten-
go ancora molto attuali: ”Quando il cristiano sceglie di dare la
propria vita, di metterla a servizio degli altri, di prendere la
croce, di lavare i piedi ai fratelli, di accogliere le esigenze della
vita trasformata dal vangelo, di accoglierle nella famiglia, nella
società, nella scuola, nel lavoro, di accogliere anche le soffe-
renze che ciò comporta… non lo fa per una strana voglia di
soffrire, ma perché ha scoperto il volto del Padre. E’
nell’Eucaristia che comprendiamo tutte queste cose. E’
nell’Eucaristia che veniamo formati alle grandi scelte, nella vita
e nella storia, secondo la volontà del Padre… (Per  questo) è
importante che ogni cristiano si chieda quali linee di spiritualità
deve richiamare dalla celebrazione eucaristica, così come ogni
comunità cristiana deve trovare nell’Eucaristia l’indicazione
degli atteggiamenti spirituali che  sono richiesti di volta in volta,
dalle circostanze storiche in cui si trova a vivere: spirito di pace
e di riconciliazione nei momenti di tensione o di divisione; rin-

10



vigorimento della preghiera nei periodi di distrazione o di gri-
giore diffuso; senso di solidarietà nelle occasioni di difficoltà o
di calamità; atteggiamenti di accoglienza, quando qualcuno
chiede ospitalità e inserimento; risveglio della speranza nei  casi
di lutto, di scoraggiamento, di  cedimento spirituale”10.

La Chiesa
Anche la comunità cristiana vive il suo oggi, attraversata da
una molteplicità alternata di sentimenti (dall’entusiasmo dei
più giovani al senso di delusione o di stanchezza dei più matu-
ri; dalla partecipazione attiva ad un diffidente tirarsi indietro,
etc.); di idee teologiche, esperienze spirituali, e pastorali a
volte troppo articolate e differenziate; di modalità diverse di
presenza e di azione pastorale che invece di convergere le
energie nella vita comunitaria, risultano alla fine esperienze
occasionali e a volte dispersive. Le analisi e le stesse critiche al
nostro essere Chiesa, che possono venire da più parti, non
devono distrarre e allontanare la nostra  riflessione dalla luce
che viene dall’Eucaristia. C’è un legame vincolante tra
Eucaristia e Chiesa, di cui vorrei richiamare prima di tutto a me
stesso e poi a tutti Voi alcuni aspetti importanti.

E’ l’Eucaristia che fa la Chiesa. Noi celebriamo l’Eucaristia ma
poi ci rendiamo conto che veniamo costituiti e plasmati da
essa. Questo antico detto dei Padri richiama la nostra attenzio-
ne sul senso di mistero della celebrazione eucaristica, mistero
quale senso profondissimo di Dio che ci ama totalmente ed
irrevocabilmente. A questo dono di amore vitale rispondiamo
con il sì della nostra fede, e alla consacrazione eucaristica cor-
risponde la consacrazione della nostra vita cristiana. Il nostro
entrare in comunione con il Signore - mangiando il suo Corpo
e il bevendo il suo Sangue - crea veramente una nuova
coscienza e una nuova realtà in ciascuno di noi: “uno non è
più se stesso, ma è Chiesa; è un corpo con la Chiesa, la sua è
voce della Chiesa e non importa più quello che lui dica, o sia
o faccia: è la Chiesa, che fa, che dice e che opera”11. Da qui
nasce il dinamismo ecclesiale costituito da carismi, servizi e
ministeri, attività pastorale e missionaria. 
Una comunità eucaristica è naturalmente una comunità missio-

naria. Spesso la fiacchezza della missione è il risultato di una vita

11



ecclesiale che non cresce “nell’ascolto della Parola e nella comu-
nione del Corpo di Cristo” (CVNC n. 48). Siamo posti nel mondo
con il compito di rendere ragione della speranza, come scriveva
San Pietro (1 Pt 3,15), quella speranza dalla quale siamo abitati e
che suscita una educazione missionaria. 
Ripeto qui le parole di Benedetto XVI che sono una sintesi per-
fetta del rapporto missione-fede: “Noi siamo credenti al fianco di
Gesù soltanto quando crediamo e viviamo in modo missionario:
quando vogliamo che ogni uomo veda la salvezza di Dio”.
Noi siamo credenti al fianco di Gesù soltanto quando credia-
mo e viviamo in modo missionario: quando vogliamo che ogni
uomo veda la salvezza di Dio.
A questo riguardo sarei lieto se l’Ufficio Missionario Diocesano
con l’aiuto dei PP. Saveriani che tanto bene fanno alle nostre
parrocchie, avviasse una “animazione missionaria”, in Diocesi
partendo dalla celebrazione eucaristica e suscitando un ardore
apostolico orientato all’annuncio del Regno di Dio e alla
responsabile vita ecclesiale. 

Corpo eucaristico e corpo ecclesiale. Negli anni post-conciliari
è stato messo in evidenza da teologi e liturgisti che nelle pre-
ghiere eucaristiche della S. Messa lo Spirito Santo non viene
invocato solo sul pane e sul vino perché diventino Corpo e
Sangue del Signore, bensì anche sull’intera assemblea dei fede-
li perché siano il Corpo di Cristo nella storia. Troppo spesso
dimentichiamo questa azione dello Spirito, e forse si rischia di
vanificarla, in quanto si ritiene che vi sia solo la relazione tra
il cibo eucaristico e il singolo fedele che si comunica (con le
indebite ricadute individualistiche e spiritualistiche del fare la
comunione), o tra il cibo eucaristico e il gruppo particolare o
la singola comunità (con le indebite ricadute privatistiche di
essere chiesa), mentre ci dovremo educare a comprendere che
l’Eucaristia non ci lascia nella nostra solitudine, nella nostra
singolarità e nel nostro particolare, ma fa dei molti un solo
corpo, quello ecclesiale. 

Celebrare la domenica. Ha  ragione il Card. Martini nel sotto-
lineare che: “la messa domenicale rimane spesso un momento
isolato in cui si soddisfa un precetto, senza una vera influenza
sugli altri gesti della comunità . Oppure la si vive semplice-

12



mente come l’occasione in cui la comunità elabora e annuncia
i propri progetti. In tal modo non è la messa che plasma e
costituisce la vita della comunità, ma è la comunità che attrae
a sé la messa e rischia di ridurla a un momento fra i tanti della
propria vita”12. Mi domando inoltre cosa non va nelle nostre
comunità, perché non riusciamo a superare quella inerzia o
quella fissità che rende un po’ tutto statico e ripetitivo, perché
non sappiamo celebrare l’Eucaristia domenicale come un cen-
tro vitale e dinamico del vivere comunitario, dove ascolto della
Parola di Dio e partecipazione alla mensa del Signore diventi-
no forza, energia e vita della comunità stessa. R. Cantalamessa
parla di teologia della domenica e richiama tre tratti della
Pasqua settimanale: prima di tutto la gioia e la festa (di dome-
nica si vive la gioia della risurrezione e vi è la proibizione nella
chiesa antica di digiunare, inginocchiarsi o di altre pratiche
penitenziali); in secondo luogo, il tema dell’ottavo giorno (esso
rappresenta il tema dell’eternità che viene dopo questa nostra
esistenza); in terzo luogo, la correlazione fra corpo eucaristico
e corpo concreto della chiesa, perché il cristiano non può vive-
re senza l’Eucaristia13.

Divisioni nella Chiesa?

L’Eucaristia è il sacramento dell’unità della chiesa, ma noi spes-
so constatiamo che egoismi e incomprensioni emergono nel
corpo ecclesiale della Diocesi e nelle nostre parrocchie.
Sappiamo apprezzare le differenze arricchenti che vengono a
dare dinamismo alla vita della chiesa. Ma alcune prospettive
non riuscendo a condividere il cammino della nostra chiesa
locale si tramutano in tensioni, “si radicalizzano in contrappo-
sizioni, che ci mettono nell’occasione di essere pungenti nei
giudizi, duri nei comportamenti, focosi nelle discussioni, capar-
bi nei programmi”14. Abbiamo bisogno di trovare la pace che
viene dall’Eucarestia, e di coltivare sentimenti fraterni di condi-
visione, comprensione comunicativa, e accoglienza reciproca.
Solo così la comunità cristiana rimane fedele al mistero
dell’Eucaristia. E solo l’Eucaristia ci può aiutare a diventare esi-
stenze eucaristiche e ad assimilare il suo stile: rinunciare e per-
dere la nostra soggettività e idiosincrasie per venire trasformati
in uomini e donne di Chiesa: membra vive del Corpo di Cristo.

13



Preghiamo 

Donaci, o Gesù,

di comprendere che tu nell’Eucaristia

sei sale, lievito, luce,

anima della nostra vita cristiana e della vita della nostra città.

Tu che hai perdonato nel tuo sangue,

nel sangue della tua  croce, le nostre infedeltà,

perdona i nostri peccati

e riempici di spirito di misericordia,

comprensione, dialogo reciproco,

perché possiamo realizzare quel segno di comunione

con Dio e tra noi, quell’alleanza tra Dio e  l’uomo

che tu ci hai comunicato nell’Eucaristia.

Vinci in noi le divisioni esasperate, le resistenze,

i rancori, i settarismi, i razzismi,

tu che hai donato il tuo corpo

e hai versato il tuo sangue per tutti gli uomini.

Noi ti preghiamo per la nostra città e la nostra chiesa locale.

Avvicinaci gli uni agli altri, attiraci verso di te

che sei principe della pace e dell’unità.

Così saremo davvero con te

un sol pane, un solo corpo,

come  te  donato per  gli altri,

offerto se  necessario fino al dono della vita…15

3. Stare in preghiera e adorazione
davanti al Mistero dell’Eucaristia

Abbiamo bisogno di  fermarci e nel silenzio adorante  impara-
re a pregare!
È questa la parte  della  lettera  che mi sta  più a  cuore: richia-
mare l’importanza dell’adorazione dell’Eucaristia16, non come
un atto di semplice  devozione, bensì come un processo sem-
pre più continuo di  attrazione verso il Signore e di trasforma-
zione della nostra vita nel suo Mistero di amore  e di servizio.

14



Fermarsi.
Stiamo correndo troppo un po’ tutti, siamo affannati nel fare le
cose, non abbiamo più tempo per studiare, riflettere, pregare,
stare anche da soli. Oggi si parla spesso di decelerare il ritmo
delle nostre giornate, e che non siano solo gli impegni a deter-
minare la nostra vita. Abbiamo bisogno di fermarci, prenderci
uno spazio e un tempo quotidiano e settimanale per stare
davanti al Mistero dell’Eucaristia per assaporare la presenza del
Signore.

Inginocchiarci.
Molti non sanno più inginocchiarsi fisicamente, e forse anche
noi ministri di Dio dobbiamo imparare di nuovo questo gesto
e non farlo solo per devozione abitudinaria. Dobbiamo senti-
re la forza della fede che abbiamo dentro, l’anelito all’incontro
con il nostro Signore, avere la coscienza della nostra povertà e
del nostro peccato… tutto questo ci spinge ad inginocchiarci
davanti all’Eucaristia. 
“Quando, dopo aver camminato a lungo nel fango delle stra-
de, arriviamo sulla porta della chiesa, osserva Péguy, è giusto
pulirci accuratamente i piedi, scuotere per bene il fango delle
scarpe. Ma una volta entrati, non è il caso di passare tutto il
tempo a guardarsi i piedi se sono puliti o no. Cuore, occhi,
voce: tutto deve, orami, essere proteso verso quell’altare in cui
il corpo di Gesù, il ricordo e l’attesa di Gesù brilla eternamen-
te. Trasportare nel tempio la memoria stessa e il pensiero del
fango sarebbe portare ancora fango nel tempio”17. Stare in
ginocchio e guardare con umiltà e ringraziamento il Mistero
dell’amore infinito: “Di fronte all’Eucaristia dobbiamo lasciarci
salvare, purificare da Gesù. Lasciare che sia Lui a fare tutto e
ricevere la sua  vita con gratitudine”18.

Silenzio. 
Davanti all’Eucaristia deponiamo i discorsi, le argomentazioni,
il vociare, tutto il rumore che è attorno a noi. Silenzio e anco-
ra silenzio! Lasciar perdere i pensieri convulsi, le preoccupa-
zioni, i ragionamenti interiori. Silenzio e ancora silenzio!
Magari il silenzio sia accompagnato da una dossologia sempli-
ce ritmata dal nostro respiro: Signore, abbi pietà di noi!;
Signore, guardaci con misericordia!; Vieni Signore!; Sto di fron-

15



te a te, Signore, con fede! 
Ma ripeto lasciamo spazio al silenzio: “Non temiamo di stare in
silenzio, di non trovare nulla da dire, perché è lui che ci parla,
che ci viene incontro con tutto il peso della sua decisione di
amore che vuole riversare su di noi; insomma, lasciamo che
Gesù sia Eucaristia, salvezza, perdono, pietà, tenerezza, affet-
to, purificazione per noi. Lasciamo che Gesù sia Gesù”19.

Adorazione.
“E’ stato il Nuovo Testamento – scrive R. Cantalamessa – ad
elevare la parola adorazione (in greco proskynesis) a una
dignità ignota fino allora. Ogni volta che nel Nuovo
Testamento si tenta di adorare qualcuno che non sia Dio in
persona, la reazione immediata è: Non farlo!, E’ Dio che si
deve adorare. La Chiesa ha raccolto questo insegnamento,
facendo dell’adorazione l’atto per eccellenza del culto di latria,
distinto da quello di dulia riservato ai Santi e da quello detto
di iperdulia riservato alla Vergine. L’adorazione è dunque l’u-
nico atto religioso che non si può offrire a nessun altro, nel-
l’intero universo, neppure alla Madonna, ma solo a Dio. 
Ma in cosa consiste propriamente e come si manifesta l’adora-
zione? L’adorazione può essere preparata da lunga riflessione,
ma termina con una intuizione e, come ogni intuizione, essa
non dura a lungo. E’ la percezione della grandezza, maestà,
bellezza, e insieme della bontà di Dio e della sua presenza che
toglie il respiro. E’ una specie di naufragio nell’oceano senza
rive e senza fondo della maestà di Dio”20.

Contemplazione.
Mentre l’adorazione può essere individuale o comunitaria, la
contemplazione eucaristica è sempre personale. Credo che sia
vero ancora oggi ciò che  anche i filosofi antichi sostenevano:
ogni essere è ciò che contempla. Se rimaniamo a lungo espo-
sti al sole, il colore della pelle del nostro viso cambia e ne por-
tiamo evidenti le tracce, così pure rimanendo davanti
all’Eucaristia ci configuriamo al Signore e ne assimiliamo i sen-
timenti evangelici più autentici. Lo conferma anche s. Paolo:
“Noi tutti a viso  scoperto, riflettendo come in uno specchio la
gloria del Signore, veniamo trasformati in quella medesima
immagine, di gloria in gloria, secondo l’azione dello Spirito

16



santo” (2Cor 3.18). Sono d’accordo che la contemplazione
eucaristica sia fonte di guarigione delle varie malattie spiritua-
li (orgoglio, rabbia, sensualità, potere sugli altri etc.). Ma vor-
rei richiamare l’attenzione che la contemplazione cristiana è
soprattutto pasquale, e cioè parte “dallo stato eucaristico di
Gesù, dal suo essere immolato per noi, testimone del Padre
fino alla morte, perfetto adoratore, del Padre, distruttore degli
idoli, fonte di comunione perfetta degli uomini tra loro e col
Padre”, e nutre in noi “la continua ricerca del dialogo e la
capacità di offrire la nostra vita”21.

Preghiamo

Ti chiediamo, o Signore,

di darci il dono della preghiera,

te lo chiediamo

perché ne  abbiamo bisogno.

Sappiamo di non essere capaci di pregare

e appunto per  questo ti chiediamo

come dono di poter  essere noi stessi.

Donaci, o Signore,

di trovare volentieri la nostra preghiera,

anche  se piccola, povera,

semplice, disadorna,

priva di concetti grandiosi.

Fa che sia vera, o Signore,

che essa esprima ciò che noi siamo:

poveri, peccatori davanti a te,

e anche ciò che noi siamo per la tua  grazia.

Fa che  sappiamo lodarti, o Signore…22

Alcuni suggerimenti
Custodire la presenza della famiglia nella celebrazione
Eucaristica nel giorno del Signore, evitando forme “stabili” di
celebrazioni per singole categorie (ad es. Messe per soli bam-
bini, giovani, adulti). Il recarsi dell’intera famiglia implica un
muoversi e un distaccarsi della stessa dalla routine quotidiana.
Nell’Eucarestia celebrata, la famiglia ricostruisce la propria

17



identità cristiana nell’ascolto della Parola; fa comunione di fede
con il Cristo che si offre al Padre unendo i segni della ferialità
(lavoro, scuola, relazioni etc.) 
Riceve Cristo, Pane di vita, come dono che cementa la comu-
nione di rapporti interpersonali e fa di essa il perno esempla-
re del vivere sociale.
Custodire l’Eucarestia celebrata, porti all’Eucarestia adorata,
come “naturale” prolungamento.
Educare all’adorazione personale, ma dare anche un impulso
all’adorazione comunitaria con tempi stabili nelle dinamiche
parrocchiali.
Vedrei come uno dei frutti più belli in Diocesi, lo “stabilirsi” dei
luoghi di culto “Chiesa di Adorazione” (uno per zona pastora-
le) dove il popolo di Dio, dinanzi a Gesù, si pone nell’atteg-
giamento di Maria che sceglie la parte migliore prima dell’agi-
re. L’Adorazione favorisce anche  la virtù del “silenzio” che è
necessario recuperare nel momento in cui il chiasso e l’opera-
re convulso caratterizzano l’odierno modo di vivere. 
Custodire l’altare della riposizione abbia una sua particolare
dignità e sia, il più possibile, distinto dalla mensa dove si cele-
bra la S.Messa.
La “custodia” sottintende un profondo spirito di fede: lì c’è
Cristo con i segni della povertà “del pane”, ma con la pienez-
za della Divinità. Lì c’è la compagnia dello sposo per la Chiesa
sua sposa.
Custodire la fedeltà ai Testi Sacri annunciati nelle celebrazioni
liturgiche evitando l’inserimento di letture che nulla hanno a
che fare con le fonti ispirate.
Fedeltà alle preghiere eucaristiche il Messale ne propone
un’ampia scelta, che ben esprime il senso dei tempi liturgici ed
è autentica preghiera della Chiesa Universale.
Custodire la bellezza del canto dando, spazio ai soli canti che
sottolineano il senso del momento celebrativo; in questo può
aiutare la proposta diocesana del libro dei canti, appena edito,
e che sicuramente può favorire la “coralità” delle preghiere
cantate.
Nella proposta di “custodire” l’Eucaristia - rivolgo una parola
ai presbiteri e diaconi.
La celebrazione è il cuore della nostra ministerialità. La dignità
di essa non è il rispetto “asettico” del rito; occorre portarvi fede

18



e cuore. La vita sia orientata a quel ”momento”, preparato nel
silenzio che predispone a celebrare, senza fretta, ma con l’at-
teggiamento del Cristo; che rinnova l’affetto di sé al Padre.
Riscoprire il senso del “Mistero della fede”. Una celebrazione
che porta a vivere l’attività pastorale nello stile di Cristo che
nell’ora solenne della Cena smette la veste “bella”, si cinge con
l’asciugatoio e lava i piedi dei discepoli, quasi abbinando,
indissolubilmente il pane spezzato e il servizio

* * * *
Maria, donna eucaristica come l’ha definita Giovanni Paolo II,
ci aiuti a credere, amare, celebrare, custodire, distribuire la
Santa Eucarestia, come Lei ha servito e custodito Gesù, suo
amato figlio.
Ancona - Immacolata Concezione 2009 

+ Edoardo Arcivescovo

19



1 Card.  Carlo M. Martini, Prendete il largo! Eucaristia e dinamismo ecclesiale,
Ancora, Milano 2009, p. 21. Consiglio questo testo del Card. Martini per
approfondire i temi di questa mia breve Lettera; esso contiene orazioni brevi
ma molto intense. Desidero anche  pregare alcune di queste preghiere con
tutti Voi.

2 J.M.R. Tillard, in Eucharistia. Encyclopedie de l’Eucaristie, a cura di M.
Brouard. Cerf, Parigi 2002, p. 407, citato da R. Cantalamessa, «Questo è il
mio corpo». L’Eucaristia alla luce dell’Adoro te devote e dell’Ave verum,,
Cinisello Balsamo (MI), Ed. San Paolo, 2006, p. 38 

3 Card. C. M. Martini,  Ib., p. 86
4 R. Cantalamessa, Ib., p. 40
5 Giovanni Paolo II, Ecclesia de Eucharistia 6
6 P. Cluadel, Hymne du Saint Sacrement, in  Oeuvre poétique complete, Parigi
1967, citato da  R. Cantalamessa, Ib., p, 43

7 Card. C.M. Martini, Ib., p. 12
8 Ib., p. 91
9 Ib., pp. 82-83
10 Ib., p. 96 e p.100
11 Ib., p. 40
12 Ib., p. 54
13 R. Cantalamessa, «Questo è il mio corpo», cit., pp. 67-72. In merito al carat-

tere  pasquale  della domenica cfr.  Lettera  apostolica  di  Giovanni Paolo
II, Dies Domini, 31 maggio 1998.

14 Card. C. M. Martini, Prendete il largo!, cit, p.72
15 Ib., p. 111
16 Ho trovato molto belle e istruttive le indicazioni di R. Cantalamessa,

Contemplando te, tutto viene meno. L’adorazione  eucaristica, in  «Questo
è il mio Corpo», cit., pp. 11-28

17 Ib., p. 49
18 Card. C. M. Martini, Prendete il largo!, cit., p. 82
19 Ib., p. 82
20 R. Cantalamessa. «Questo è il mio Corpo», cit., p. 17. Cfr. anche Card.

Martini, Prendete il largo!, cit, p. 58

20


